



#### CALCUTTA SANSKRIT SERIES

under the direction of

PANDIT AMARESWAR THAKUR, M. A., Ph. D.



#### No. VIII

शिवादित्यकृता

## सप्तपदार्थी

(टीकात्रयोपेता)

SIVADITYA'S

## **SAPTAPADĀRTHĪ**

(With Three Commentaries)

Edited by

## AMARENDRA MOHAN TARKATIRTHA

-

NARENDRA CHANDRA VEDANTATIRTHA, M. A.

Published by

METROPOLITAN PRINTING & PUBLISHING HOUSE, LIMITED.

CALCUTTA

1934

# PRINTED BY SHIBNATH GANGULI AT METROPOLITAN PRINTING & PUBLISHING HOUSE, LIMITED. 56, DHARAMTALA STREET, CALCUTTA.

## ŚIVĀDITYA'S SAPTAPADĀRTHĪ

A MANUAL OF THE VAISESIKA SYSTEM

WITH

#### MĀDHAVA'S MITABHĀṢIŅĪ, ŚEṢĀNANTA'S PADĀRTHACANDRIKĀ & BALABHADRA'S SANDARBHA

(hitherto unpublished)

#### Critically edited from Original Manuscripts

With Extracts from Jinavardhana's Commentary, Introduction, Notes,

Various Readings and Indices

#### TEXT & MITABHASINI

EDITED BY

#### AMARENDRA MOHAN BHATTACHARYA

Kavya-Vyakarana-Tarkatirtha

AUTHOR OF 'SANSKRIT GITANJALI'

#### PADARTHACANDRIKA

AND

#### BALABHADRASANDARBHA

EDITED BY

#### NARENDRA CHANDRA BAGCHI BHATTACHARYA, M. A.

Sankhya-Vedanta-Mimansatirtha-Tattvaraina-Shastri

AUTHOR OF 'AKSAPADA GOTAMA', 'NYAYADARSANER ITIHASA', ETC., ETC.

ASSISTANT SECRETARY, CALCUTTA SANSKRIT SERIES

CALCUTTA

1934

TIRLIPATI.

R621m 195,1 N3A

7104

### भूमिका

अथ 'काणादं पाणिनीयं च सर्वशास्त्रोपकारकम्' इत्यिमियुक्तोपदेशेन सप्तपदार्थी प्रकाशियतुमुपकम्यते । प्रन्थोऽयं वैशेषिकशास्त्रस्य प्रकरणिवशेषः, ततश्च तदीयैरेव प्रयोजनादिभिरस्य तद्वस्वभिति प्रथमं वैशेषिकशास्त्रमधिकृत्य किञ्चित् कथनीयम् । वैशेषिकशास्त्रमधिकृत्य किञ्चित् कथनीयम् । वैशेषिकशास्त्रमधिकृत्य समानतन्त्रतया प्रसिद्धं विद्वजनसमाजेषु । ततश्च—

"अङ्गानि वेदाश्रत्वारो मीमांषा न्यायविस्तरः । धर्मशास्त्रं पुराणं च विद्या ह्येताश्चतुर्दश ॥ आयुर्वेदो धनुर्वेदो गान्धर्वे चार्थशासनम् ।"

इति विद्यापरिगणनायां चतुर्दशस्वष्टादशसु वा विद्याभेदेषु स्वातन्त्र्येणानुक्तमिष वैद्योषिकं शास्त्रं न्यायशास्त्रप्रहणेनैव संग्रहीतिमिति न परिगणितविद्यानन्तर्भावनिवन्धनमनुपादेयस्वमापद्यते नापि वा विद्यापरिगणनायामस्ति कश्चिन्न्यूनताऽवसरः। एवं च सति आक्षपादमेव दर्शनमुद्दिश्य प्रयुज्यमाना आन्वीक्षिकी-तर्कविद्याप्रभृतयः शब्द-विद्योषाः काणादशास्त्रमपि बोधयित्तमहिति। सपरिकरप्रमाणनिरूपणप्रधानमाक्षपादं शास्त्रं प्रमेयनिरूपणप्रधानं चेदं वैद्येषिकमिति हि अनयोः स्थवीयान् भेद इति साम्प्रदायिकाः। आन्वीक्षिकीप्रमुखाणां पदानां योगार्थोऽपि उभयत्रेव समानः।

आत्मसम्यग्दर्शनमेव सकलदुःखात्यन्तावसाननिदानमिति सर्वेषामृषीणामविसंवादो-ऽभ्युपगमः। तदर्थे च—

'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः'

इति श्रुत्या वेदवाक्येभ्यः श्रुतात्मतत्त्वस्य तदिवरोधिनीभिष्पपत्तिमिर्मननक्रोणासना विहितेति तदर्थे प्रवर्तमानमिदं शास्त्रं कापिलानुशासनादिवत् मननशास्त्रं भिततु-मईति ।

अत भगवता स्त्रकृता शास्त्रादिमस्तेण धर्मन्याख्यानं प्रतिज्ञाय 'यतोऽभ्युदय-तिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः' इति मुमुक्षुतदितरसाधारणं धर्मलक्षणममिहितम्, अनन्तरं च स्वसम्मतेषु पदार्थेषु केषांचिद्वेदैकवेद्यतया तादृशार्थे श्रुतिरेव भगवती शरणमिति 'तद्वचना-दाम्नायस्य प्रामाण्यम्' इत्यनेन दर्शितम् । अथ तत् पुनर्भननमात्मनस्तदितरभेदविषयक-मपवर्गे उपयुक्षानम् आत्मानात्मसकलपदार्थज्ञानसापेक्षमिति आत्मनस्तदितरेषां च साधर्म्यवैधर्म्याम्यां निरूपणमावस्यकमिति द्रव्यादयो निरूपिताः। एवं परिस्फुटे च द्रव्यादिनिरूपणस्य निःश्रेयसनिदानं धर्मे प्रत्युपयोगित्वे योऽयम्—

> धर्मे व्याख्यातुकामस्य षट्पदार्थनिरूपणम् । सागरं गन्तुकामस्य हिमबद्गमनोपमम् ॥

इति वावदूकानामाभाणकः स परिहासमात्रदुराग्रहप्रस्त एव।

या पुनिरियम्—स्फुटोपलम्भेऽसन्दिग्धार्थे च सित 'तद्वचनादाम्रायस्य प्रामाण्यम्' इति स्त्ले, विद्वद्बन्दपरिग्रहीते च साङ्खय-पातञ्जलन्याय-वैशेषिक-पूर्वमीमासोत्तरमीमांसा-समाख्यान षडास्तिकदर्शनानीति चिरागते सिद्धान्ते, वैशेषिकानिषकृत्य (१) 'ईश्वरसत्यं (-सत्त्वं ?) स्वीकुर्वन्तोऽपीमे वेदप्रामाण्याद्यनङ्गीकारात् नास्तिका एव' इति केषांचिद्धित्तः सा 'अज्ञानमेव प्रपञ्जनिदान'मिति वदतां वेदानितां तेषामेव शोभते । यच पुनस्तत्त्रेव नैयायिकान् कृपया आस्तिककोटौ निःक्षित्य तन्मतवर्णने तैस्क 'शाब्दे तु तात्पर्यज्ञानं करणं शाब्दयामीत्यनुव्यवसायः' इति, तदेतत् पदज्ञानं ज्ञायमानं पदं वा शाब्दवोधे करण-मिति न्यायसिद्धान्तमाकल्यताम् अपूर्वमिव प्रतिभाति ।

बह्वर्थे ताविद्दं काणभुजं शास्त्रम् । न खलु लैक्षिकानि प्रमेयाण्यिधिकृत्य एवं स्विस्तरप्रतिपादनप्रयासः केनचिद्रपरेणाऽऽस्तिकदर्शनस्त्रकृता कृतः परिलक्ष्यते । अनेन च हेतुना शास्त्रमिदं तथा व्याख्यानपरम्परया परिवृहितं बहुविषमतर्कराशि-दुरिधगमप्रवेशं च संवृत्तं यथा यथार्थ एवायमाभाणकः प्रवीणानाम्—

द्वित्वे च पाकजोत्पत्तौ विभागे च विभागजे। यस्य न स्खलिता बुद्धिस्तं वै वैशेषिकं विदुः॥ इति।

सेयमान्वीक्षिकी 'प्रदीपः सर्वेविद्यानाम्, उपायः सर्वेकर्मणाम्, आश्रयः सर्वेधर्माणाम्' स्रयीव विश्वस्थितये भगवतो विश्वस्यज एवाऽऽविर्वभूवेति (२) महर्षिणाऽक्षपादेन कणसुजा वा स्स्तिताऽपि न तदुपञ्चतया कथियुं योग्या ।

वैद्येषिकसूलकारस्तलमवान् महामुनिः कणादः कदा कं देशं जन्मनाऽलंचकार कस्मिन् वा पुण्ये तपोवने शास्त्रमिदं प्रणिनायेति निरूपणं सर्वया दुष्करमेव । तथाऽपि—

<sup>(</sup>१) 'ब्रह्मसुत्रशाङ्करभाष्यम्' इति ग्रन्थस्य निर्णयसागरयन्त्राख्यात् प्रकाशितस्य सूमिका १म-पत्रम्।

<sup>(</sup>२) त्रयी चान्वीक्षिकी चैव वार्ता च भरतवैभ । दण्डनीतिक्ष विपुला विद्यास्तत्र निदर्शिताः ॥ मद्दाभारते शान्तिपर्व ५९।३३ । श्रान्वीक्षिकी त्रयी वार्ता दण्डनीतिस्तयैव च । पर्व व्याद्वतयक्षाऽऽसन् प्रणवो द्यास्य दहतः ॥श्रीमद्भागवतम् ३य-स्कन्थः १२।३३ ।

सप्तविंशतिमे प्राप्ते परिवर्त्तं क्रमागते ।
जात्कण्यों यदा व्यासो भविष्यति तपोधनः ॥ १४९ ॥
तदाऽप्यहं भविष्यामि सोमशर्मा द्विजोत्तमः ।
प्रभासतीर्थमासाद्य योगात्मा लोकविश्रुतः ॥ १५० ॥
तत्रापि मम ते पुत्ता भविष्यन्ति तपोधनाः ।
अक्षपादः कणादश्च उल्को वत्स एव च ॥ १५१ ॥ (अनुषङ्गपादः )
इति ब्रह्माण्डपुराणवचनदर्शनेन केचन द्वापरान्ते तदाविर्भावं मन्यन्ते । तन्मते पञ्चसहस्रवर्षेम्यः पूर्वः कणादग्रनेः काल इति वक्तुं शक्यते ।

लिङ्गपुराणे वायुपुराणे च एतत्समानार्थे वचनजातसुपलम्यते । तत्र कणाद इत्यत्त कुमार इति पठितम् । एवं च सित ब्रह्माण्डपुराणोक्तः कणादादुल्कस्य मेदोऽनम्युप-गम्यमानो न दोषमावहति । कणादान्तरकस्पना तु प्रमाणाभावादनुपपन्नैव । काणाद-मतसुपवर्णयतस्तत्रभवतो माधवाचार्यस्य सर्वदर्शनसंग्रहे औल्क्स्यदर्शनमिति ग्रन्थनामकीर्तने च लिङ्गपुराणसम्मत एव पाठ उपजीव्यतया सम्भावियतुं शक्यते ।

उल्करूपधरेण भगवता महेश्वरेणाऽऽराधयते कणादमुनये शास्त्रमिदमुपदिष्टम् , तदेव त्वस्य औल्क्यदर्शनमिति व्यवहारे बीजमिति केचिन्मन्यन्ते ।

मुनिरयं तण्डुलकणमालवृत्तिस्तपोऽतण्यतेति क्वित् कणाद इति क्वित् च कणभुगिति अपरल कणमक्ष इति व्यपिदेष्टो दृश्यते । तदेव तु प्रकान्तशास्त्रस्य काणाद-दर्शनमिति प्रथायां मूलमिति वदन्ति ।

वैशेषिकपदाभिधानञ्चास्य विशेषपदार्थाम्युपगमादागतमिति विदुषां सिद्धान्तः । किचिच (१)वैशेषिकमतम् 'अल यौगाः सिद्धान्तः' इति प्रकृत्योपवर्णितं दृश्यते । ततश्च औल्द्रस्यदर्शनमिव यौगदर्शनमिप शास्त्रस्यास्य अभिधानान्तरमासीदिति प्रतीयते । अस्यां च प्रसिद्धौ ब्रह्माण्डरचनायाः परमाणुद्धययोगनिदानताम्युपगमो वा योगापरनामानं समाधिमालम्बयं मुनिना प्रणयनं वा सम्प्रदायेऽस्मिन् योगचर्चावाहुल्यदर्शनं वा इतोऽपरं वा किञ्चन्मूलमिति सुधीभिरवधानेन समाधियम् ।

तदिदं बहुधा व्यपदिश्यमानं वैशेषिकं शास्त्रं कदा किस्मन् देशे स्त्राकारेण प्रथित-मिति प्रमाणतो विनिर्णये पुरावृत्तविदामेवाधिकारः, प्रकरणप्रन्थभूमिकायां बाहुत्येन तदाळोचनं तु न विशेषेणापेक्षितमिति ततो विरम्य न्यायभाष्यादावेतत्स्त्रोङ्खेन द्रव्य गुण-कर्म-सामान्य विशेष-समवायपरिभाषायाश्चेतदीयाया उद्देशार्थे चरकमुनिना परिग्रहीततया च केवलमतिशाचीनत्वमुपादेयत्वं चास्य निर्विवादमवधारयामः।

<sup>(</sup>१) प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारः, रलाकरावतारिका ।

दुरिषगमता पुनरेतदीयानां स्त्राणां भाष्यादिव्याख्यानपरम्पराप्रवृत्त्या प्रमाणितेव । तल आचार्यप्रशस्तपादेन विरचितं भाष्यमेकं प्राचीनतमं मुद्रितमेवोपलभ्यते, अपरं च रावणभाष्यमिति श्रूयमाणाभिधानम् अविदिताविभावकालमनिश्चितप्रणेतृनामकं (१) च । प्रशस्तपादभाष्यमिदं शारीरकमीमांसाभाष्यादिवत् न यथाकमं स्लाण्यिषकृत्य प्रवृत्तं ग्रन्थकृतेव पदार्थधर्मसंग्रह इति व्यपदिष्टम् । तद्वचाख्यानं च किरणावलीति प्रसिद्धं मैथिलाचार्येणोदयनेन शाकाब्दीयदशमशतके विनिर्मितम् , अपरमि तत्समकालीनं न्यायकन्दलीति प्रथितं बङ्गीयाचार्येण श्रीधरेण विरचितम् । किरणावलीन्वसाख्या च किरणावलीप्रकाशाभिधाना तत्रभवतत्त्वचन्तामणिकर्तुर्गङ्गेश्वरोपाध्यायस्यात्मसम्भवेन वर्धमानोपाध्यायेन शाकाब्दीयत्रयोदशशतके वर्त्तमानेन विनिर्मितोपलस्यते । किरणावलीप्रकाशयीका च एका तत्रभवता रघुनाथशिरोमणिना निर्मिता दीधितिनाम्ना अपरा च मथुरानाथतक्वागीशेन विरचिता रहस्यनाम्ना प्रसिद्धं । किरणावलीप्रकाशदीधितिन्याख्याऽपि तेनैव मथुरानाथेन कृता किरणावलीप्रकाशदीधितिन्याख्याऽपि तेनैव मथुरानाथेन कृता किरणावलीप्रकाशदीधितिन्याख्याः । किरणावली-प्रकाश-दीधितिरहस्यव्याख्यानभूता टीकादयस्तु न पुनरत्यन्तमसम्भाविताविर्भावाः ।

आस्तामियं व्याख्यानपरम्पराकथा। उदयनाचार्यात् परं शाकाव्दीये द्वादश-शतके व्योमशिवाचार्येणापि प्रशस्तपादभाष्यं व्याख्यातम्। सा च व्याख्या 'व्योमवती वृत्तिः' इत्याख्यया मुद्रितोपलभ्यते। तत ऊर्द्धूमपि वैदिकसम्प्रदायभूषणेन नवद्वीप-निवासिना जगदीशतकालङ्कारेण कृतं प्रशस्तपादभाष्यव्याख्यानमपि कलिकाता संस्कृत-साहित्यपरिषदा प्रकाशितं वर्तते।

भाष्यरचनाया ऊर्क्कृ शङ्करमिश्रेणापि काणादस्त्र्लाणामुत्तमा व्याख्या उपस्कारामिधाना व्यरचि । साऽपीदानीन्तनेन पण्डितप्रकाण्डेन श्रीपञ्चाननतर्करत्नभद्वाचार्येण परिष्कारसमाख्यया व्याख्यया उपवृंहिता मुद्रितैव वर्तते ।

उपस्काररचनानन्तरमि खृष्टाब्दीये एकोनविंदाशतके प्रथमं कलिकाता राजकीय-संस्कृतविद्यालयाध्यापकेन जयनारायणतर्कपञ्चाननेन अनन्तरं तथाविधेन चन्द्रकान्ततर्का-लङ्कारेण वैशेषिकसूत्राणि व्याख्यातानि । एवं बहुधा विद्यतानि वैशेषिकसूत्राणि ।

अथ विद्यमानेष्विप भाष्यादिषु काणादमतं कनखलगतजाह्नवीप्रवाहिमव तीर्थ-क्रियाविरहेण दुष्करावगाहनमाकलथ्य तत्रभवान् शिवादित्यः शिव इव लोकानुग्रह-परायणः सतपदार्थीमिमां विरचयामास । ग्रन्थकर्तुरस्य शिवादित्य इति समस्तमेव

<sup>(</sup>१) ''इंलिश-इन्ट्रोडाक्सम" पैज् ५ ।

नाम आदित्योपाधिः शिव इति वा नामेति संशयनिरासाय च न किञ्चित् प्रमाण-सुपलभामहे ।

ग्रन्थकृतोऽस्य स्थितिदेशनिर्णयस्तु प्रमाणिवरहेण कर्तुमशक्य एव । यद्यि स्थितिकालनिर्णयोऽप्यस्य तयैव दुष्करस्तथाऽपि खण्डनखण्डखाद्यपणेतुः श्रीहर्षात् पूर्वकालीनःवमस्य
पुरातत्त्विद्धिनिश्चितमेव । अनेन तु शिवादित्याचार्येण लक्षणमालाभिधानोऽपि कश्चिनिवन्धो व्यर्चि । उदयनाचार्यास्तु तमेव निवन्धमनुसत्य लक्षणावलीं प्रणिन्युरिति
केचित् कल्पयन्ति । यदि पुनरेतत् प्रमाणपथमिषरोहति तदाऽयं ग्रन्थकारः शाकाब्दीयदशमशतकात् अर्वाचीन इति न कथित्रद् वक्तुं युज्यते । सत्येवं प्रागुल्लिखताद्
व्योमशिवाचार्यात् प्राक्तनोऽयं ततो भिन्न इति स्पुटमेवावमासते । अपि च व्योमशिवाचार्यः प्रत्यक्षमनुमानं शब्द इति प्रमाणलयं वैशेषिकसम्मतमुदीरयामास (१) ।
तद्गुल्णामिष स एव पक्षः । अयं तु प्रत्यक्षमनुमानमिति प्रमाणद्वयमनुमेने (२) ।
तत्थ्र व्योमशिवाचार्यात् अन्योऽयं शिवादित्य इत्यल नास्ति विवादावसरः ।

वैशेषिकप्रकरणं निर्मिमाणोऽप्ययं शिवादित्यो विषयविशेषेषु सूत्रकारं भाष्यकारञ्ज विलङ्घय स्वमतं वितन्वानो भाष्यकारादिवत् स्वतन्त्रचिन्तानुमेयामधिकतरप्राचीनता-मिवात्मनः प्रख्यापयति । तथाहि—स्तकृता कणादेन त्रयः (३) न्यायस्त्रकृता तु पञ्चैव, हैत्वाभासा अभिहिताः, अनेन तु हैत्वाभासानां षड्विधत्वमुक्तम् (४) । भाष्यकारेण दश दिशो निष्काः (५) एतेन तु रौद्रयभिधाना एकादशी दिगुक्ता । प्रत्यक्षं निरूपयता चानेन ईश्वरोऽपि तलान्तर्भावितः, तथा प्रत्यक्षस्य सप्तविधत्वमिष, सर्वमेतत् अन्येषामसम्मत-मेव । अपि च स्त्रकृता उदेशस्त्वे अपरिगणितोऽप्यभावपदार्थं एतेन समुहिष्टः ।

सप्तपदार्थायम् उद्देशो लक्षणमिति भागद्वयेन विभक्ता। पदार्थानामुद्देशलक्षणाभिधायकः श्रीमद्विश्वनाथविरचितः कारिकामयो भाषापरिच्छेदस्तु अन्तराऽन्तरा परीक्षामिष प्रदर्शयन् इतो विशेषमर्हति। उभावप्येतौ निवन्धौ विशेषतो वैशेषिकमनुसरन्ताविष न्यायशिक्षार्थिनामारम्भे नितरामुपयुज्येते।

चिरात् प्रभृति प्रवीणाध्यापकानामियमासीत् शैली यथा समासतोऽनिधगतन्याय-वैशेषिकतन्त्रेभ्यो न विद्यान्तरं प्रत्यपाद्यतेति । एवं हि तदा शास्त्रानुशीलनमुत्तरोत्तरं

<sup>(</sup>१) व्योमवतीवृत्तिः पृ० ७७---८७, 'काशी चौखम्बा सिरिज'।

<sup>(</sup>२) सप्तपदार्थी, ७३ प्र०।

<sup>(</sup>३) ''अप्रसिद्धोऽनपदेशोऽसन् सन्दिग्धश्चानपदेशः" ''यस्माद्विषाणी तस्मादश्वः" ''यस्माद्विषाणी तस्माद् गौरिति चानैकान्तिकस्योदाहरणम्" (वै० स्—१५—१७, आः १, अः ३) इति स्त्रत्रयेण विरुद्धासिद्धानैकान्तिकास्त्रयो हेत्वाभासा मुनिना सोदाहरणमुपदिष्टा इति धदन्ति।

<sup>(</sup>४) सप्तपदार्थां, २२ पत्रम्।

<sup>(</sup>५) सप्तपदर्थी, ३० ५०।

प्रकर्षमध्यगच्छत्, प्रन्थान्तराणां च प्रायशस्तुत्वार्थप्रकाशकानां निर्माणं सप्रयोजनमासीत् । इदानीमपगतोऽसौ कालः । अधुना हि अनभ्यस्तपदशास्त्राः पक्षसाध्यादिशब्दानामर्थ-मप्यजानन्तोऽद्वैतसिद्धिः खण्डनखण्डखाद्यादीन् अध्येतुमिच्छन्ति पाष्ट्यन्ते च ।

तदेवमनादरातिशयेन छ्राप्रायरहस्यानामीदृशयन्यानां टीकामन्तरेण परिशील्लन-मसुकरमिति श्रीमन्माधवसरस्वतीविरचितया मितभाषिणीसमाख्यया टीकया सार्धमियं सप्तपदार्थी यथामति सम्पादिता। अन्यद्पि टीकाद्वयमस्मत्ष्रियसुद्धदा पण्डित-श्रीनरेन्द्रचन्द्रवेदान्ततीर्थमहाशयेनात्रैव संपाद्य योजितम्।

सरस्वत्युपनामायं माधवयतिः कदा आविर्वभूवेति निर्णयो दुष्करः । कालनिवन्धन मन्तरेण स्वाभिज्ञानं त्वनेन टीकाशेषे एवं प्रदत्तम्—

> सौराष्ट्रदेशोऽखिलदेशवर्यः सदाकरे दक्षिणभूमिनिष्टः । विराजते सद्यगिरीन्द्रसानौ यत्नास्ति गोकर्णमहावलेशः । तदेशजन्मा यतिरेकदण्डी सरस्वतीमस्तकमाधवाख्यः । सोऽयं शिवादित्यकृतेरकार्षाट् टीकामिमां वालसुखपवृत्त्ये ॥ माधवाख्ययतीन्द्रेण कृष्णातीरनिवासिना । कृता सप्तपदार्थ्यास्तु टीकेयं मितमाषिणी ॥ इति

सरस्वत्युपनामदर्शनेन माधवयितरयं शङ्करभगवत्पादप्रवितिषु गिरिपुरीप्रभृत्युपनामभूषणेषु दशसु सन्न्यासिसम्प्रदायभेदेषु अन्तर्भवन् शृङ्किरिमठसम्प्रदायान्तर्गत आसीदित्यनुमीयते । मितभाषिणीकारोऽयं वैदान्तिक इति तु टीकायां व्यक्तम् । उपल्ब्ध्वनामासु पञ्चसु सत्पदार्थीटीकासु जिनवर्द्धनस्पिकृता (१) टीका खृष्टाब्दीयपञ्चद्यशतकात् प्राचीना, (२) माधवयितकृता मितभाषिणी खृष्टाब्दीयपोडशशतकात् नार्वाचीना, (३) शेष-शार्क्कधरात्मज श्रेषानन्तकृता पदार्थचन्द्रिका खृष्टाब्दीयपञ्चदश्चरक्तस्य मध्यभागात् प्राचीना, (४) मैरवेन्द्रकृता शिश्चवेधिनी खृष्टाब्दीयपोडशशतकात् प्राचीना, (५) किरणावलीभास्करकर्तुः पद्मनामिश्रस्याऽऽत्मजेन बलभद्रेण रचिता बलभद्रसन्दर्भ इति प्रसिद्धा खृष्टाब्दीयसप्तदशशतकात् प्राचीना इति तत्तत्पुस्तक-लेखानुसारेणावगम्यते ।

असामिस्तु 'मितभाषिणी' सम्पादनाथे पुस्तकद्वयं प्राप्तम् । तलैकं क-संज्ञितं वाराणस्यां मुद्रितं मूलविहितम्, द्वितीयं ख-संज्ञितं हस्तिलिखितं कलिकातानगर्याम् 'एसियाटिक् सोसाइटी'पुस्तकालयादिधगतम्, अवसाने मूलसम्पर्करिहतम् । उभयमि पुस्तकं नाति-विद्यद्वम् । एवमल्पादर्शपुस्तकमवलम्ब्य झटिति सम्पादितेऽस्मिन् प्रन्थे मादृशानां प्रतिपदं स्खलनसुलभो दोष एव सर्वथा सम्भान्यते । तथाऽपि गुक्तरप्रयन्नसम्पादितेन एतेन कश्चिछ्ठशत उपिक्रयेत चेत् तेनैव मम क्रतार्थता सम्पत्स्यते ।

## [ 9 ]

अपरक्क-यदि सहृदयाः पाठकाः कृपयाऽलोपलक्षितं दोषं विज्ञापयेयुस्तदा पुनः शोधनाय यतिष्ये ।

इदिमदानीं प्राप्तकालं निवेद्यते—'कलिकाता संस्कृतिसरीजं' इत्यस्य अध्यक्षाणां नानाशास्त्रप्रवीणानामुदारचरितानां डक्टरपदभूषितानां श्रीमताम् अमरेश्वरठाकुर-वेदान्तशास्त्रि-महोदयानां प्राज्यानुकृत्येन, भारतीयलुप्तगौरवोहिधीर्षासमुत्सुकानां वङ्ग-भूकृतिसुतानां बहुगुणाकराणां श्रीमतां सचिदानन्दभद्याचार्यमहाशयानां तथा रायवाहादुर-श्रीमत्सतीशचन्द्ररायचौधुरीमहोदयानां यावत्प्रयोजनं व्ययनिर्वाहादिना च प्रन्थिममं सम्पादियतुमशक्तविति तेभ्यो धन्यताविज्ञापनपूर्वे तेषामाधिव्याधि विरहितं चिरायुः श्रीमगवन्तं प्रार्थय इति ।

१६।४।४१ कालीघाटत:

विद्वजनविधेयः

श्रीअमरेन्द्रमोहन-देवशर्मा



#### **PREFACE**

The present edition of Śivāditya's Saptapadārthī is brought out with three commentaries: (1) Mitabhāṣiṇī of Mādhava Sarasvatī, (2) Padārthacandrikā of Śeṣānanta and (3) Saptapadārthī-tīkā otherwise called Balabhadrasandarbha of Balabhadra, hitherto unpublished. The text with Mitābhāṣiṇī, edited in the Vizianagram Sanskrit Series, is now out of print; the text with Padārthacandrikā, published in Bombay, is also rare and the commentary of Balabhadra, unknown to the compiler of the Catalogus Catalogorum, was never tried by anybody for publication. The original book being an important contribution to the history of Indian philosophical literature, there is a demand for a comprehensive and critical edition of the same.

The text with  $Mitabh\bar{a}sin\bar{\imath}$  is edited here by Pandit Amarendra Mohan Tarkatirtha.

To edit the commentaries  $Pad\overline{a}rthacandrik\overline{a}$  and Bala-bhadrasandarbha has been my lot. Though they have been edited from single manuscripts, I have taken every precaution to see that they may be as free from defects as possible. The commentary of Jinavardhana has been of special help to me from which important extracts have been occasionally quoted.

I am grateful to my venerable adhyāpaka M. M. Yogendranath Tarka-Sankhya-Vedantatirtha for the useful advice he has given me throughout the whole work and to my learned friend Pandit Upendra Mohan Sankhyatirtha for the substantial help he has rendered me in seeing the book through the press.

I have tried to give in English an exhaustive account of the text adding notes on important places. I am deeply indebted to my revered teacher Prof. Vanamali Vedantatirtha, M.A., for his valuable suggestions, and specially to my esteemed well-wisher Pandit Amareswar Thakur, M.A., PH. D., the learned Hony. Secretary to the Series, who has taken great pains to help me in rendering the ideas into English. It is their scholarly interest and critical insight that have saved me from many a shortcoming.

In bringing out the edition I have been greatly helped by the printed edition of  $Pad\bar{a}rthacandrik\bar{a}$  and the English Translation of the  $Saptapad\bar{a}rth\bar{\imath}$  by D. Gurum $\bar{u}$ rti.

I am specially thankful also to the Secretary, Asiatic Society of Bengal for his kindly lending me manuscripts.

Finally, I appeal to both students and professors to excuse me for any imperfection they may notice and specially for misprints like 'tratises' for 'treatises' p. iv. (line v, Intro.); 'कचित्त' for 'क्वित्तु' p. 106 (24); 'साक्षात्संबद्धो, जले' for 'साक्षात्संबद्धो जले', p. 109 (35); 'औपाधिकः', for 'औपाधिकः' p. 109 (35); 'द्यापक॰' for 'द्यापक॰' p. 109 (n. 14); 'द्रवत्वद्धार्य॰' for 'द्रवत्वत्वद्धार्य॰' p. 124 (94); 'प्रतीतिश्च' for 'प्रतीति च' p. 140 (137); 'उक्तकोटि॰' for 'उत्वक्टकोटि॰' p. 150 (31); 'दर्शकाङ्काः' for 'राब्दाः' pp. 161-168 etc.

## CONTENTS

|       |                              |        |               |                   |                  | • *         |                        | Page  |   |
|-------|------------------------------|--------|---------------|-------------------|------------------|-------------|------------------------|-------|---|
| I.    | Prefa                        | ce     | •••           | •••               | •••              | •           | •••                    | • .   |   |
| Π.    | Note                         | on th  | e manus       | cripts            | ••               | •           | •••                    |       |   |
| III.  | Intro                        | ductio | n :           | •••               |                  | •           | ii                     | ilxv  |   |
|       | (i)                          | Gene   | eral obsei    | vations           | ••               | •           | •••                    | iii   |   |
|       | (ii)                         | The    | Vaisesik      | a system          | , founde         | ed on the   | Rgveda                 | iv    |   |
|       | (iii)                        | Kan    | āda, foun     | der of th         | ne Vaiśe         | sika syst   | em                     | v     |   |
|       | (iv)                         | The    | Vaiśesik      | a literati        | ıre …            |             | •••                    | vii   |   |
|       | (v)                          | The S  | Syncretis     | t School,         | develo           | ped in th   | e                      | •     |   |
|       |                              | Sapt   | $apadar{a}rt$ | hī of Śivi        | āditya           |             | •••                    | ix    |   |
|       | (vi)                         | The    | Contents      | of the \          | 7aiśeșik         | a system    | •••                    | xii   |   |
|       |                              | I. 7   | The enun      | neration          | of the ca        | ategories   | •••                    | xvii  |   |
|       | ]                            | II.    | The defin     | ition of t        | he categ         | gories      | ***                    | xxxvi |   |
| IV.   | Autl                         | oritie | es consul     | ted, (abb         | reviation        | ns)         | •••                    | lxvii | _ |
| V.    | $\operatorname{Ind}\epsilon$ | x of   | the textu     | al Sūtras         | ş •••            |             | •••                    | 1     |   |
| VI.   | Inde                         | x of   | the Subj      | ects deal         | t with i         | n the Tex   | xt &                   |       |   |
|       | C                            | omme   | entaries      | •••               | •••              |             | •••                    | 9     |   |
| VII.  | The.                         | Text   | with the      | e Comme           | entary I         | Mitabhāṣ    | $in \overline{\imath}$ | 1     |   |
| VIII. | The                          | Con    | imentary      | Pad <b>a</b> $rt$ | h <b>a</b> canda | $iiliar{a}$ | •••                    | 97    |   |
| IX.   | The                          | Com    | mentay        | Balabha           | drasane          | larbha      | •••                    | 147   |   |
| X.    | Inde                         | ex of  | importar      | nt words          | in the           | Text and    |                        |       |   |
|       | C                            | omm    | entaries      | •••               |                  | •           | •••                    | 161   |   |

#### Note on the Manuscripts

The present edition of the Saptapadārthā is based on the following materials:—

- 1. A manuscript (Catal. no., III. F 16) of the Text of Śivāditya with the Commentary Mitabhāṣiṇā by Mādhava Sarasvatī, generally correct, belonging to the Asiatic Society of Bengal, marked as Kha.
- 2. A manuscript ( Catal. no., III. A. 30 ) of the Commentary Padārthacandrikā by Śeṣānanta, generally correct, belonging to the Asiatic Society of Bengal, marked as A.
- 3. A manuscript (Catal. no., III. F. 302) of the Commentary Saptapadārthītīkā otherwise called Balabhadrasandarbha by Balabhadra, generally incorrect, belonging to the Asiatic Society of Bengal.
- 4. The printed edition of Saptapadārthī with the commentary Mitabhāsinī, edited by Tailanga Rāma Śāstrī in the Vizianagram Sanskrit Series, 1893, marked as Ka.
- 5. The printed edition of  $Saptapad\bar{a}rth\bar{\iota}$  with the commentary  $Pad\bar{a}rthacandrik\bar{a}$ , published in Bombay, marked as B.

## INTRODUCTION

#### INTRODUCTION

India is peculiarly rich in philosophical speculations. From the earliest time of the Rgveda Indian seers indulged in philosophizing, and the results of their activities in that line observations, are found embodied prominently in the Purusasūkta, attributed  $Devis\bar{u}kta$ , and the  $S\bar{u}ktas$ to the great Seer Dirghatamas. The Purusasūkta and the Devisūkta contain the germ of Monistic Idealism while the Sūktas ascribed to Dīrghatamas contain the germ of Dualistic Realism. Thus, in course of time, six well-marked schools of philosophy arose in the field. Some of these systems were based on Monistic Idealism, while others, on Dualistic Realism, but all of them were founded on the Vedas and held the Vedas as the supreme authority. These systems of Philosophy are generally known as the orthodox or āstika systems of Indian Thought. Side by side, there arose, in course of time, some other systems of Thought that questioned the authority of the Vedas. These systems of Indian Philosophy are generally known as the heterodox or nāstika systems. It deserves to be noted that the terms astika and nastika are not used with reference to these systems on the ground of their recognizing or not recognizing the existence of God, the highest Ruler of the universe but the supreme authority of the Vedas and the cycle of existences. The results of the orthodox way of Indian speculations are systematized in six well-known books of Philosophy: Nyāya, Vaisesika, Sānkhya, Pātanjala or Yoga, Pūrva-Mīmāmsā and Uttara-Mīmāmsā or Vedānta. The results of the heterodox way of Indian speculations are found in the Materialistic system of Carvaka, Nihilistic systems of the Buddhists and Rationalistic system of the Jainas. Laterly, other minor systems<sup>1</sup>

<sup>1.</sup> Vide, Sarvadarśana-samgraha by Mādhavācārya, Pūśupatadarśana, Pūrņaprajĥadarśana, etc.

of philosophy also arose in the field to support either the orthodox way or the heterodox way of thinking.

The chronology of these systems is merged in dark obscurity. No one can tell the exact date about which these systems were redacted in well marked tratises. Scholars, both eastern and western, have been trying to solve this question but all their researches in this direction have been merely a guesswork for want of adequate historical data. Hence, there is no other alternative left to us than to suspend judgment about it and note down the results of the researches of different scholars.

Now, to begin with our subject of discourse. The Vaisesika system of Indian philosophy is a system of Dualistic Realism, and like all other dualistic systems it has very likely been founded on a Rk, ascribed to the Seer Dirghatamas. The Rk, in question says,—'two birds, intimate on the Rgveda. friends, take shelter in the same tree. One of them eats the sweet berries, the other without eating perches, looking on<sup>2</sup>.' Here we find a reference to the Supreme Soul and the individual soul. This Rk is the authority on Dualism. Dualistic philosophers have all taken recourse to this verse to distinguish the individual soul from the Supreme Entity.

A still more clear reference to the germ of the Vaisesika system of Thought is found in another Rk, which says,—'I saw at a distance smoke coming from burning cowdung. Yonder by means of this I inferred the nether-lying, and spreading agni (fire) by which afterwards I cooked sacrificial food, etc."

Here, in this verse, it is indirectly said that wherever there is smoke there is fire, showing that there is an *invariable* concomitance between the two. In the Vaisesika system (as also, in other Indian logical systems) a syllogistic argument is generally advanced with the proposition 'the mountain is fiery, because of smoke' (*Parvato* 

<sup>2.</sup> Dvā suparņā sayujā sakhāyā, etc.—Rgveda, i. 164. 20.

<sup>3.</sup> Sakamayam dhumam, etc.—Rgveda, i. 164. 43.

vahnimān dhūmāt). Now, there is a marked similarity between this Vaisesika argument and the tone of argument advanced in the Rgvedic hymn referred to above. The argument that the Vaisesika system of philosophy was based on the Rgvedic hymns thus becomes stronger.

The earliest exposition of the tenets of the Vaisesika school is contained in a book of aphorisms called the Vaisesikasūtra. According to Indian tradition the Vaisesikasūtra Kanada, founder is ascribed to Kanāda. We are, inspite of all Vaisesika system. researches carried on by modern scholars, still in the dark about the age and personality of this ancient sage and philosopher\*. The only thing we know from traditions<sup>5</sup> is that he belonged to the family of Kasyapa and was a devout worshipper of Siva who in the form of an owl ( $ul\bar{u}ka$ ), revealed to him the system as a reward for his severe austerities. Being a descendant of Kasyapa, Kanāda has been known by the gentile name of Kāśyapa and his system has been handed down to us under the name of aulūkya-daršana<sup>6</sup>. The name Vaišesika is due to the atomic theory based mainly on the category of visesa (particularity) conceived first by Kanāda. The name Kanāda has been variously interpreted?. Some<sup>8</sup> take it as due to his habit of living on grains fallen on the ground like a pigeon. Some interpret it as a nickname denoting 'atom (of grain) eater', due to his theory of atoms. The names Kanabhaksa and Kanabhui may also be thus accounted for. The name might have been due also to his acceptance (ā-dā—to accept) or invention of a peculiar theory of particularity distinguishing the minute particles (kana) i. e., atoms of different substances from one another. The Puranic tradition

<sup>4.</sup> Keith, Indian Logic and Atomism, p. 20. 5. Praśastapada, Padarthadharmasamgraha, pp. 200, 329. 6. Mādhavācārya, Sarvadaršanasamgraha; Uddyotakara, Nyāyavārtika, p. 168. 7. Jhā, Indian Thought, Sādholal Lectures, Nyāya philosophy, pp. 8—10. 8. Śrīdhara, Nyāyakandalī, p. 2. 9. Keith, Indian Logic and Atomism, p. 20.

describing Kaṇāda, Ulūka, Akṣapāda and Vatsa as sons<sup>10</sup> of Vyāsa has no historical value.

This is all we can say about the personality of Kanada. For his date also external evidence being nil, we are left entirely to internal evidence furnished by the  $s\bar{u}tras$  themselves. The  $s\bar{u}tras$ of Kanāda were known to Vātsyāyana<sup>11</sup> and the conception of negation was also known to him. Therefore, it may be safely asserted that Kaṇāda taught his Vaišesikasūtra before Vātsyāyana the commentator of the Nyāyasūtra came into being. Now, Vātsyāyana lived before Dinnāga the author of Pramānasamuccaya containing criticisms of Vātsyāyana's Bhāsya on the Nyāyasūtra. Dinnāga<sup>12</sup>, as has been proved by scholars, lived about the fourth century A.D. Therefore, Vātsyāyana must have flourished before that period and consequently the Vaisesikasūtra still earlier. Some are inclined to believe that Buddhistic influence is markedly traceable in the Vaisesikasūtra of Kanāda and hence he must have flourished in the third or the fourth century before the Christian era. This is, after all, nothing but a guess 13.

It may be noted, however, that mere similarity of thought and language, between two systems does not prove that one system must have influenced the other <sup>1,4</sup>. We should like to quote the views of such eminent thinkers as Dr. Muir and Dr. Monier Williams in this connection. 'Earnest thinkers on a subject, equally interesting to all, will often think in the same way and there is nothing to wonder at, if the truths flashing on their minds from a common source, find similar expression in both <sup>1,5</sup>'.

The earliest exponent of the Vaisesikasūtra of Kaṇāda is Praśastapāda, otherwise known as Praśasta, Praśastadeva, Praśasta-

<sup>10.</sup> Keith, Indian Logic and Atomism, p. 20; Vindhyeśvarīprasāda Dvivedī, Nyāyavārtikabhūmikā, p. 23. 11. Nyāyābhūsya, i. 1. 9. 12. Keith, Indian Logic and Atomism, p. 21. 13. Vedāntatīrtha, Akṣapāda Gotama, pp. 104—106; Nyāyavārtikabhūmikā, p. 67. 14. Keith, Indian Logic and Atomism, p. 18. 15. Vedāntatīrtha, Introduction to Śrīmad-Bhagavad-Gītā, p. vii.

kara, Praśastadevācārya and Praśastapādācārya. He is placed in the fifth century A.D., by scholars as there are marked evidences of his indebtedness to Dinnāga the author of the Pramāṇasamuccaya¹6 who was a Buddhist logician, most probably flourishing about the fourth century A.D. Praśastapāda's exposition of the Vaiścṣikasūtra of Kaṇāda, as we have it, is not a running commentary on the sūtras but an independent treatise on the system as a whole, introducing many things new about the qualities, the doctrine of creation, the theory of fallacies and the supreme Lord of the universe. His book Padārthadharmasamṛraha¹², though popularly known as Praśastapāda-bhāṣṇa, does not strictly follow the line of the original sūtras of Kaṇāda and as many as forty sūtras have been left out.

Between the Praśastapāda-bhāṣya and Śārīrakabhāṣya of Śankara i.e., between 500 and 800 A.D., appears to have intervened a Rāraṇabhāṣya¹³ on the Vaiśeṣikaṣūtra, which has been cited at page 278 of the Prakaṭārthavivaraṇa, earlier than thirteenth century A.D. referred to in the Siddhāntabeśa, and preserved in manuscript in the Government Oriental Manuscripts Library, Madras. We do not know anything about the Rāvaṇa-bhāṣya except that Padmanābha Miśra has stated in his comment on the Kivaṇāvalīprakāśa of Vardhamāna that it was used in the Kivaṇāvalī of Udayanācārya.

Then in the Vaiseṣika literature we have the well known Kiraṇāralī which is a running commentary on the Padārthadharmasamuraha of Praśastapāda. Kiraṇāvalī is, by far the greatest work, ever written on the Vaiśeṣika system by Udayanācārya otherwise called Udayakara the reputed author of the Kusumānjalī, Ātmatattvaviveka (Bauddhādhidkāra), Nyāyavārtikatātparyapari-

<sup>16.</sup> Ed. Rangaswamy Iyengar, Mysore. 17. Ed. Dhundhirāja Śāstrī, Chowkhambā Sanskrit Series. 18. M. M. Kuppuswāmi Śāstrī, Primer of Indian Logic, Introduction to Tarkasamgraha, pp. xxxiii—xxxiv; Keith, Indian Logic and Atomism, p. 27.

suddhi, Prabodhasiddhi or Nyāyaparisista and Laksaṇāralī. Udayana lived about 906 of the Śaka era<sup>19</sup> (about 984 A.D.). This we know from his last mentioned work. He belonged to Mithilā<sup>20</sup>, modern Darbhanga district of Bihar and Orissa.

Udayana had an able contemporary in Śrīdhara Bhaṭṭa²¹ or Śrīdharācārya who wrote his Nyāyakandalī, a commentary on the Praṣ̃astapāda-bhāṣya, about the year 913 of the Śaka era corresponding to 991 A. D. Śrīdhara belonged to Bengal and was the first Bengali writer on philosophy. His extraordinary production in the Nyāyakandalī shows what enthusiasm did Bengal take for philosophical discipline even at that remote period of the tenth century A. D.

Then one Vyomasivācārya<sup>22</sup> wrote an extensive commentary on the *Prasastapāda-bhāsya* called the *Vyomavatīvṛtti*, who appears to have recognized three *pramāṇas*. Of these three *pramāṇas* sabda is one and it has been included by Kaṇāda in aunmāna. Vyomasiva came about 1100 A. D. after Udayana and Śridhara.

Both Kiranāvalī and Nyāyakandalī were extensively commented upon by scholars of genius in later periods. Thus we have the Kiranāvalīprakāsa of Vardhamāna Upādhyāya²³, 1250 A. D., son of Gangeša Upādhyāya, author of Tattvacintāmani and founder of modern Indian Logic (Navyanyāya) of world-wide reputation. Kiranāvalīprakāsa was further commented upon by Padmanābha Mišra of 17th century. This Padmanābha commented on the Nyāyakadalī also. A manuscript of his commentary is preserved in the Alwar State Library. There is another commentary, Panjikā on the Nyāyakandalī, still remaining unpublished.

<sup>19.</sup> Keith, JRAS. 1908, pp. 523 ff.; Vedāntatīrtha, Nyūyadarśaner Itihūsa, p. 234. 20. Vedāntatīrtha, Nyūyadarśaner Itihūsa, pp. 60-62; Dvivedin, Nyūyavārtikabhūmikū, p. 152. 21. P. B. Tarkavūgiša, Nyūyaparicaya, Intro. p. 4. 22. IHQ. x. 1, Vyomasiva the author of Vyomavati. 23. Keith, Indian Logic and Atomism, pp. 34.

The only running commentary that we have on the Vaisesikasātra of Kanāda comes rather late. It is the Upaskāra of Śankara Miśra, son of Bhavanātha Miśra, the reputed author of the Mīmāmsānayaviveka. The first eight chapters of this work are preserved in manuscript in the Asiatic Society of Bengal. Śankara Miśra might have flourished before 1462 A. D.,24 as is indicated by a manuscript of his Bhedaratna preserved in Jambu, which was written about that period. His style is quite in keeping with Navyanyāya and the expressions used by such eminent Navyanyāya writers as Gangeśa and Vardhamāna are remarkably traceable in his *Upaskāra*. This *Upaskāra* is a verbose commentary and it is very difficult to go through it without an adequate knowledge of Navyanyāya. So this is not so popular amongst the students of Vaisesika. One Bengal pandit of reputed erudition has commented on this Upaskara and published that under the name of Pariskara although the latter is as unintelligible and prolific as the former.

From a very ancient time Nyāya also came along with Vaiśeṣika as a sister system professing the atomic theory and many other things in common. In course of time, both the systems were blended together into a single whole as one  $Ny\bar{a}ya-Vaiśeṣika$  system, finally giving rise to what is now called the  $Navyany\bar{a}ya^{25}$  school. It is, however, very difficult to ascertain which of these two sister systems was prior to the other.

Nyāyasūtra of Akṣapāda Gotama, Nyāyabhāsya of Vātsyāyana, Nyāyavārtika of Uddyotakara, Nyāyavārtikatātparyatīkā of Vācaspati Miśra<sup>26</sup> and Nyāyavārtikatātparyapariśuddhi??

of Udayanācārya did much towards the development of School, developed the Vaiseṣika tenets. Thus from a very remote period, in the Sapta-padarthi of Siv- at least from the time of Prasastapāda, it is remarkaditya.

ably manifest that the Vaiseṣika system showed a tendency to syncretism. It began to develop itself by accepting

<sup>24.</sup> Tarkavāgīša, Nyāyaparicaya, Intro., p. 22. 25. Keith, Indian Logic and Atomism, pp. 33-36. 26. Ed. Calcutta Sanskrit Series. 27. Ed. Bib. Ind.

many things from the sixteen topics of Nyāya. The subdivisions of buddhi, are the most prominent of them. A development of the process of amalgamation presents itself in the work  $Sapta-pad\bar{a}vth\bar{z}^{28}$  of  $\dot{S}iv\bar{a}ditya$ .

Śivāditya's  $Saptapad\bar{a}rth\bar{\iota}$  marks a new epoch in the history of Indian philosophical literature. It is the earliest work that we have for the authority of the joint school of Nyāya and Vaišeṣika. It has, for the first time, hit upon the conception of negation and added  $abh\bar{a}va$  or non-entity as the seventh category in the list of categories, originally enumerated by Kaṇāda to be six in number. Of course, the necessity of  $abh\bar{a}va^{29}$  had been recognized by Akṣapāda Gotama, Kaṇāda and their commentators but until the time of Śivāditya and Udayana it did not receive any independent treatment as a category. Śivāditya is perhaps the first man to recognize seven categories and thus his treatise is aptly named  $Saptapad\bar{a}rth\bar{\iota}$  (a book dealing with seven categories) to mark it out from other treatises dealing with six positive  $(bh\bar{a}va)$  categories.

Śivāditya's Saptapadārthī follows the Vaisesikasūtra, in the treatment of categories and the arrangement of subjects introducing the substance of the Nyāya system of logical interest. The category of abhāva and the subdivisions of the quality of cognition (buddhi) are, of course, new. The work proceeds with the enumeration of the seven categories, their subdivisions and definitions explaining in detail in simple style the purpose of the enumeration and the nature of the Highest Bliss constituting the end of all these seven categories.

As to the date of Śivāditya it is almost certain that he came before Vyomaśiva. He cannot be identical with

<sup>28.</sup> Ed. Tailanga Rāma Śastrī, 1893; V.S. Ghațe, 1909. 29. Kanada, Vaišesikasūtra, v.v. 2. 19. 30. Indian Historical Quarterly, March, 1934, Vyomasiva the author of Vyomavata.

Śabdapramāna is included in anumāna in the Saptapadarthi while Vyomasiva's explanation on the section of pramāna shows that he was for recognizing three pramānas—pratyaksa, anumāna and śabda—as independent of one another. Śivāditya wrote also Lakṣaṇamālā which has been quoted and refuted by Gangeśa, c. 1150-1200 A. D. Śivāditya is quoted by Śriharsa in his Khandanakhandakhādya and Śriharsa has been quoted by Gangesa. Thus Śriharsa is anterior to Gangeśa and Śivāditya is anterior to Śriharsa. Now Śriharsa was a contemporary of, if not anterior to, Bhattanārāyaṇa, as is evident from the Gobhilagrhyasūtrabhāsya<sup>31</sup> of the latter. He was anterior to  $Bh\bar{a}^{32}$  Sarvajña also who followed him in his  $N_{\bar{q}\bar{a},q}as\bar{a}ra^{33}$  on the section of fallacies. Udayana too, seems to follow, in a way, Śiyāditya in his Laksanāvalī in recognizing abhāva as an independent category in enumerating padārthas as  $bh\bar{a}va$  and  $abh\bar{a}va$  and the  $bh\bar{a}va$   $pad\bar{a}rthas$  as dravya, quna, karma, sāmānya, višesa and samavāya (thus accepting the conception of the seven padarthas enumerated by Śivāditva in his  $Santanad\bar{a}rth\bar{\imath}$ ). A consideration of all these facts may lead to the conclusion that Sivaditya lived about 950 A. D.

Saptapadārthī has as many as five important commentaries, (i) the commentary of Jinavardhana Sūri, before A. D., 1414, as indicated by a manuscript³\* of the work written about that time; (ii) the Mitabhāṣinī of Mādhava Sarasvatī before A. D., 1523, as indicated by a manuscript³\* of the work written about that period; (iii) Padārthacandrikā of Śeṣānanta, son³⁵ of Śeṣā Śārngadhara, before A.D., 1459, as indicated by a manuscript³⁵ of the work written about that period, and after Mādhavācārya whose Dhātuvrtti³³ has been quoted in it; (iv) Śiśubodhinī of

<sup>31.</sup> Ed. Calcutta Sanskrit Series, p. 176. 32. Indian Historical Quarterly x. 1. 33. Ed. Vidyābhūṣaṇa, Bib. Ind., pp. 7-12. 34. Ed. Vizianagram Sanskrit Series, Intro., p. 2. 35. Tarkasamgraha, G. O. S., Intro. 36. Ed. Vedāntatīrtha, Padārthacandrikā, p. 97, C. S. S., VIII.

Bhairavendra<sup>37</sup>, about 1500 A. D.; and (v) Balabhadra-sandarbha of Balabhadra of unknown date. Balabhadra was probably the father of Padmanābha Miśra (17th century), author of Kiranāvalībhāskara (ed. Benares).

After Śivāditya there arose many treatises on the  $Ny\bar{a}ya$ -Vaisesika system on the model of the  $Saptapad\bar{a}rth\bar{\iota}$ , the most important of which are the  $Tarkabh\bar{a}s\bar{a}$  of Keśavamiśra,  $Tarkakaumud\bar{\iota}$  of Laugākṣi Bhāskara,  $Tark\bar{a}mrta$  of Jagadiśa,  $Bh\bar{a}s\bar{a}pariecheda$  of Viśvanātha and Tarkasamgraha of Annam Bhatṭa.

The most important polemical treatises on the Nyāya-Vaišeṣikā system that were written after Śivāditya are: (1) the Tārkika-rakṣā of Varadarāja, about 1100 A. D., as indicated by his Kusumānjali-tīkā³s; (2) the Nyāyasāra of Bhā Sarvajna, about 1000 A. D.; and (3) the Nyāyasiddhāntamanjarī of Jānakinātha, not of a very early date.

Śivāditya's Saptapadārthī, though practically amalgamating the two systems of Nyāya and Vaiśeṣika, is mainly a manual of the Vaiśeṣika system. The work deals with only two pramāṇas like the Vaiśeṣikas instead of four of the Naiyāyikas and the chapter on anumāṇa is here treated in a brief and comparatively lucid way as in the Vaiśeṣika and not in the extensive and clumsy manner as in the Nyāya.

The doctrines of the Vaiśeṣika system are found in Kaṇāda's sūtras which are divided into ten chapters, each containing two sections called āhnikas, comprising the daily teachings of the philosopher. The contents of the Vaiśeṣikasūtra are as follows:

<sup>37.</sup> Tarkavāgīśa, Nyāyaparicaya, Intro., p. 21 (?). 38. Ed. M. M. Gopinath Kaviraj, Sarasvatī-bhavana Texts, Benares, (three chapters only), Intro., p. iii,

Chapter i discusses the categories of substance, quality, action, generality and particularity. Chapter ii deals with the substances of earth, water, light, air, ether, time and space. Chapter iii deals with the objects of senses, establishes the existence of the Soul and the mind and treats of the theory of inference. Chapter iv deals with the theory of atoms, discusses the visibility of quality and examines the character of the body. Chapter v treats of action. Chapter vi deals with the merit of gifts and discusses the duties of the four stages of life. Chapter vii deals with quality, the atomic theory, the Soul and the category of inherence. Chapters viii and ix mainly treat of perception and inference, two important factors of knowledge with reference to instruments and the results thereof. Chapter x establishes the authority of the Vedas and among other things, discusses the question of causality. Thus a vivid description of the six categories (padārthas) viz., substance, quality, action, generality, particularity and inherence to be known for the highest good is taught by Kanāda in his  $S\bar{u}tra$ . Praśastapāda adds to this catalogue the doctrine of creation and of God as the Supreme Ruler of the universe. Later commentators followed him minutely.

The Vaisesika philosophy is a philosophy of reals based remarkably on a theory called 'the theory of atoms.' According to this theory the effect is entirely a different thing from the productive material. It is immaterial whether the effect produced is a substance or a quality or an action; in all cases it is a new thing altogether and is distinct from the substance from which it arises. This view is a necessary corollary of the  $asatk\bar{a}rya-v\bar{a}da$ . That the effect is found to inhere, so long as it continues in existence, in its material cause and is not capable of separation from it, simply proves that there is an intimate relation between the two and not that the two are identical<sup>30</sup>. This theory is otherwise called

<sup>39.</sup> Ed. M. M. Gopinath Kaviraj, Sarasvasi-bhavana Studies, iv., pp. 138-139.

the  $\bar{a}rambhav\bar{a}da$  or the Doctrine of Origination. An effect is an entity entirely different from its cause because it had a new beginning ( $\bar{a}rambha$ ) in the  $param\bar{a}nu$  i. e., it was non-existent (asat) previous to its production. The piece of canvas is distinct from and did not previously exist in the threads, its material cause. The world originates from atoms or molecules,  $param\bar{a}nus$ , and nothing but an atomic agglomeration can be its cause. Hence, this theory is also known as  $param\bar{a}nuv\bar{a}da$ . For a very interesting exposition of the formation of the material universe from  $param\bar{a}nu$  through dvyanuka and tryanuka, the reader is referred to Hindu Realism' 10.

The Vaiseṣika system is not merely a science of proof. It is a science of techniques too. The Vaiseṣika to fulfil its obligations as a system of philosophy has the highest good, nihsreyasa, consisting in the absence of miseries, as its end. This is to be effected by a knowledge of the padārthas. A right knowledge of the padārthas may be the result either of pratyaksa (direct perception) or of anumāna (inference). Anumāna in order to be correct must be free from all fallacies.

About the popularity of the Vaisesika there is no doubt. Whether in grammar, or in kāvya, or in rhetoric, or in philosophy, Vaisesika comes in directly or indirectly. Things are either positive or negative, positive things are either substratums or properties, properties are either transitory or lasting, substratums are nothing but substances, transitory properties are actions, lasting properties are either generalities that are essential or qualities that serve to distinguish one thing from another, one product is distinguished from another by the difference of their component parts, a jar is distinguished from a piece of cloth, because the component parts of the former are distinct from those of the latter, an atom has no component parts, and hence to distinguish atoms of one thing

<sup>40.</sup> Ed. Jagadish Chandra Chutterji, pp. 21-54.

from those of another particularity is to be admitted, an effect is created by its cause, and is quite distinct from it, a piece of cloth is a different thing from the threads that make it, the relation named samavāya (inherence) is to account for particular causes to produce particular effects—these and other tenets of the Vaisesika are found scattered over different branches of our study.

#### The enumeration of the categories\*

According to the Vaisesika system of Indian Thought the means towards the highest good  $(nih\tilde{s}reyasa)$  is the ascertainment of reality  $(tattvaj\tilde{n}\bar{a}na)$  derived from the investigation of  $pad\bar{a}rthas$  (categories).

The padārthas are those that are objects of knowledge¹. The word 'padārtha' is generally rendered by the word 'category' in English as like categories, the padārthas of Kanāda are the highest classes to which all the objects of knowledge (namable things) can be reduced. Literally, a 'padārtha' means a thing which corresponds to a word, that is, something which is namable. Every object of knowledge must have some name.

 $Pad\overline{a}rthas$  are seven: substance, quality, action or motion, generality, particularity, intimate relation or inherence and non-existence or non-entity<sup>2</sup>.

These seven *padārthas* may also be regarded as heads of predicables, that is, an enumeration of all that may be predicated or affirmed of an existing individual.

- \* Śivāditya, the author of the Saptapadārthī, 'The Seven Categories,' begins with a 'salutation to the Lord Śambhu, who is the cause of the world, who is the bridge across the gulf of saṃsāra and who is the Teacher of all science', as it is customary with Sanskrit writers to introduce their works with a salutation, mangala, as it is called. It is, they say, necessary for the removal of obstacles and the safe completion of the work undertaken. The author then proceeds with uddeśa, and lakṣaṇa and leaves out parīkṣā. It is an accepted usage specially with the Nyāya-Vaiseṣika system of Thought to begin a treatise with uddeśa, enumeration, lakṣaṇa, definition and parīkṣā, investigation consisting in a discussion whether all the things are properly enumerated and whether the definition that is given is accurate or inaccurate. Division (vibhūga) is only a particular kind of enumeration.
- 1. Knowability (pramiti-visayatva) and namability (abhidheyatva) are co-existent. What is knowable is namable.
- 2. As for the particular order in which the padūrthas (categories) are mentioned, the reader may profitably consult Mitabhūsinī, 'dravyasya sarva-padūrthādhūratvena......sannām nisedha-rūpatvenābhūvasya tadūnantaryam', pp. 14-15.

Akṣapāda Gotama, begins his Nyāyasūtra, with an enumeration of as many as sixteen topics: (1) instrument of knowledge object of knowledge (prameya), (3) doubt (pramāna), (2)(samsaya), (4) object of desire (prayojana), (5) illustration (drstanta), (6) dogma (siddhanta), (7) component members or parts of a reasoning of an argument (avayava), (8) argument by indirect proof, supposition or reasoning by reductio ad absurdum (tarka), (9) determination of a conclusion (nirnaya), (10) dialectical elicitation of truth (vāda), (11) dialectic of sophistic triumph (jalpa), (12) dialectic of sophistic refutation ( $vitand\bar{a}$ ), (13) plausible reason, fallacious reasoning or apparent argument (hetvābhāsa), (14) refutation by equivocation or perversion of facts (chala), (15) refutation by false analogy and disparity or futility of argument  $(j\bar{a}ti)$  and (16) point of defeat (nigrahasthāna). Kaṇāda, in his Vaiseṣikasūtra, enumerates only six categories. He does not mention 'abhāva' or non-entity, in the list. The difference between the arguments of the topics in the systems of Gotama and Kanāda is not considered to amount to a discrepancy as they are reconcilable: the one more ample, the other more succinct, both leading to like results. inquisitive student of philosophy may, in this connexion, read Dinakarī on Visyanātha's Nyāya-sildhāntamuktāvalī, where the sixteen topics of the Nyāyasūtra have been shewn to be reconciled with the seven topics of the later Naiyāyikas.\*

Saptapadārthā gives seven heads of categories. A conception may be either positive or nagative. The objects corresponding to the conceptions should, on that account, be also positive or negative. So, by some,  $pad\bar{a}rthas$  were first divided into  $bh\bar{a}va$  and  $abh\bar{a}va$ , and then the  $bh\bar{a}va$   $pad\bar{a}rthas$  were further divided into six. This is the case, for instance, in the L a k s a n  $\bar{a}$  v a l  $\bar{i}$  of Udayanācārya (and in later times, in the T a r k  $\bar{a}$  m r t a of Jagadīsa). By others, again, the  $pad\bar{a}rthas$  were themselves divided

Gotama opens his sūtra with an enumeration of the subjects treated in the book i. e., with a table of contents. Every item of this table of contents like the table of contents of any other book may be reduced to one or other of the six (or seven) categories of the Vaisesika. The curious reader will find such attempts made in the Dinakari, etc.

into seven. This is the case, for instance, in the  $Saptapad\bar{a}rth\bar{\imath}$ of Śivāditya. The sevenfold division is accounted for thus:—Things are either positive  $(bh\bar{a}va)$  or negative  $(abh\bar{a}va)$ . Positive things are either properties or the substratums in which the properties reside. The substratums are dravyas or substances. The properties, again, may be either lasting or transitory. The transitory properties are karmas or actions. The lasting properties may be either those that are essential i. e., the very life of the thing in which they reside, or may merely serve to distinguish one thing from another. The former are  $s\bar{a}m\bar{a}nyas$  ( $j\bar{a}tis$ ) or generalities, and the latter are gunas or qualities. Visesa or particularity and samavaya or inherence are accepted only to serve some technical purpose and the former (višesa) is rather peculiar to the Vaisesika whose very name is derived from it.\*

It might be said that the real knowledge of these categories to be obtained by a clear conception of them is useless inasmuch as it is in itself neither happiness, nor the absence of misery, nor the means to obtain these ends. But the utility of the knowledge of the categories is not to be questioned, for it contributes to the knowledge of the truth of atman and the atmatattva when known becomes a means to attain moksa or salvation. So moksa is the ultimate end of the knowledge of these categories.

Earth, water, light, air, ether, time, space, soul and mind are the nine substances  $(dravya)^3$ .

The substances, according to the Vaisesika system, are only nine, neither more nor less. It is illogical to imagine 'darkness' to be an independent substance. It is nothing but non-existence of light. The notion that it possesses colour is erroneous. The notion that it possesses motion is also an error occasioned by the removal

3. As for the particular order in which the substances are mentioned,

<sup>\*</sup> See Ghate. Notes on Saptapadarthi.

note the lines of Jinavardhana, p. 100, tippani, 2.

'It may also be useful to remember here that the conception of substance 'It may also be useful to remember here that the conception of substance (dravya) as the substratum of qualities and movements is the bed-rock of the relations of Nyāya; and one has only to show the hollowness of the Nyāya distinctions of substance (dravya), quality (guṇa) and movement (karman or kriyā), in order to knock off the bottom of the Nyāya realism.' (Primer of Indian Logic, Part iii, p. 15.) Indian Logic, Part iii. p. 15.)

of light. No coloured objects would be seen without light, darkness is seen without light, therefore darkness is not a coloured object. The word 'only' ... ... is intended to exclude 'darkness', which, according to Mīmāṃsakas, is a distinct substance\*. The Mīmāṃsakas argue that on the strength of the experience which associates blue (black?) colour and movement with darkness, it should be regarded as a substance; and it cannot be any of the nine substances mentioned above. So, it should be given a distinct place as the tenth substance in the list of substances. The Naiyāyikas point out that the experience which associates colour and movement with darkness is erroneous. For a substance having colour can be seen only in the presence of light; and darkness, which is seen in the absence of light, cannot be a substance having colour. In fact, darkness, according to Naiyāyikas, is nothing but the total absence of such light as is effectual in normal perception'.\*\*

Colour, taste, odour, touch, number, dimension, severalty, conjunction, disjunction, priority, posteriority, intellect (knowledge), pleasure, pain, desire, aversion, effort, gravity, fluidity, viscidity, predisposition or impression, merit, demerit and sound are the twenty-four qualities (guna).

It should be noted in this connexion that a substance (dravya) is the cause and quality (guna) the effect and that the cause must exist before its effect. Thus we can find a substance (the cause) without the qualities (the effects), for instance, in a jar (ghata) in the first moment of its existence. But in the case of a jar, in general, there is the existence of qualities. Hence it can be said that every substance should not necessarily have a quality but that whatever has a quality is a substance.

<sup>\*</sup> The Sankhyas also assert that 'darkness' is an independent substance.

<sup>\*\*</sup> Primer of Indian Logic, Part iii, pp. 10-11.

<sup>4.</sup> The Vaiseṣika system draws a distinction between viseṣa-guṇas (special qualities) and sāmānya-guṇas (general qualities). Colour, smell, taste, touch, sound, viscidity, natural fluidity, cognition, pleasure, pain, desire, hatred or aversion, effort, merit, demerit and reminiscent impressions are viseṣa-guṇas, the rest are sāmānya-guṇas. The viseṣa-guṇas are so called as they are never found to be common to two classes of substances.

Kaṇāda in his  $Vaišesikas\bar{u}tra$  does not directly recognize all the twenty-four qualities. He mentions only the first seventeen. Praśasta-pāda adds, in his  $Pad\bar{u}rtha-dharmasamgraha$ , popularly known as  $Praśastap\bar{u}da-bh\bar{u}sya$ , the last seven, implied by the particle ca in the original  $s\bar{u}tra$  of Kaṇāda.

Some\* observe: 'It would be difficult to justify the need for giving a distinct place in the Naiyāyika's list of gunas, to prthaktva, vibhāga, paratva and aparatva. Prthaktva (separateness) is not materially different from difference which, according to Naiyāyikas, is anyonyābhāva or reciprocal negation—a species of non-existence. Vibhaga (disjunction) could hardly be distinguished from samyoga-nāśa (loss of contact). What are remoteness and proximity (paratva and aparatva) but space-relation time-relation, the former consisting in a larger number of intervening samyogas (contacts) or viprakrstatva and the latter in a smaller number of intervening samyogas or sannikṛṣṭatva? In fact, some Navya-Naiyāyikas are prepared to discard these gunas, on the ground indicated. The realistic obsession of the Nyāya-Vaisesika writers, who often go to the length of finding in the external world an objective reality corresponding to every thought and every word, is mainly responsible for the retention of these qualities in the traditional list of gunas.'

Throwing upwards, throwing downwards, contraction, expansion and going (in general) are the *five* actions or motions (*karma*)<sup>5</sup>.

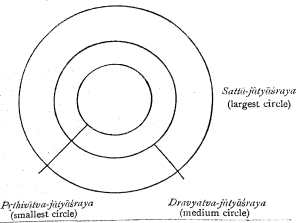
"Motion is primarily divided into three kinds, according to its direction, namely, vertical, horizontal, and slanting or miscellaneous. The vertical motion may be from below to upwards (uth sepana), or from above to downwards (avak sepana). Horizontal motion also may be twofold, motion nearer to oneself (ākuncana) or motion farther from oneself (prasārana). All other motions are relegated to the comprehensive class of gamana"—Athalye on Tarkasamgraha.

<sup>\*</sup> See Primer of Indian Logic, part iii.

<sup>5.</sup> Action (karma) is void of quality and it is transitory.

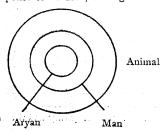
Generality (sāmānya) is of three kinds: highest, lowest and middling.

A generality is said to be higher (para) when it is more extensive than another (apara). Thus, dravyatva is a higher generality (parā jāti) with reference to prthivītva, which is aparā jāti with reference to dravyatva. But dravyatva is an aparā jāti with reference to sattā. But sattā is never an aparā jāti, for its substratum (āšraya) is not included in any higher class\*.



6. 'Sāmānya or generality is that common characteristic which runs through all the members of a class and which is the cause of the notion that these members form a class....Sāmānya does not denote a class or group but a common characteristic of that class'—Ghate.

\* Paratva = adhikadeśavrttitva, aparatva = alpadeśavrttitva, para-jūti is vyāpaka of apara-jūti: cf. the use of the terms genus and species in English Logic where 'man' is a species of 'animal', but a genus of 'Aryan'.



Particularity (visesa) is infinite because of its abiding in every eternal substance.

'Visesas, in the sense in which the Vaisesikas and Naiyā-yikas recognise them, are not recognised by other Indian philosophers, who find it easy to disprove the necessity for recognising visesas by pointing out that the self-discriminating capacity ascribed to visesas might be attributed, with advantage, to eternal substances themselves\*.'

Intimate relation or inherence ( $samav\bar{a}ya$ ) is only  $one^{\mathbf{s}}$ .

It is the obsession of economy  $(l\bar{a}ghava)$  that has led the Vaisesikas to hold that inherence is eternal and one. The Bhātta-Mīmāmsakas and the Advaita-Vedāntins recognize the relation of  $t\bar{a}d\bar{a}tmya$  instead of  $samav\bar{a}ya$ .

Non-entity or non-existence ( $abh\bar{a}va$ ) is of four kinds in the form of antecedent negation (i. e., the non-existence of a thing before its production,  $pr\bar{a}gabh\bar{a}va$ ), consequent negation (i. e., negation by destruction,  $dhvams\bar{a}bh\bar{a}va$ ), reciprocal negation ( $anyony\bar{a}bh\bar{a}va$ ), and absolute negation ( $atyant\bar{a}bh\bar{a}va$ ).

In rendering the term  $abh\bar{a}va$ , the two terms non-existence and negation are commonly used. Of these two, the former term is nearer to the Sanskrit word  $abh\bar{a}va$ ; and the latter term is likely to prove somewhat misleading, as it primarily refers to negative expression rather than to the negative category denoted by such expression\*\*.'

Earth (pṛthivi) is eternal and non-eternal: eternal in the form

<sup>7.</sup> The idea of 'particularity' (višesa) is peculiar to the Vaisesika. It serves to distinguish one individual from another.

<sup>\*</sup> Primer of Indian Logic, Part iii, pp. 41-42.

<sup>8.</sup> Samavāya or intimate relation is one and eternal in the sense that it is neither produced nor destroyed by the production or destruction of the related things.

<sup>9. &#</sup>x27;Abhāva, as an independent padūrtha, is not found in V. S.; but it is afterwards added by the commentators for the sake of convenience, though really speaking it has no external existence as such—Ghate.

<sup>\*\*</sup> Primer of Indian Logic, Part iii, p. 47.

of atoms and non-eternal in the form of products. The non-eternal earth in the form of products, again, is threefold: body, sense-organ, and sensible object. The body of this world is earthy, it belongs, for instance, to the beings of our class, as realized in perception; the sense-organ (consisting of earth) is the nose (sense of smell) that perceives odour; and the object is the jar, etc. 10

Water (ap), too, is of two kinds: eternal and non-eternal; eternal in the form of atoms and non-eternal in the form of products. Non-eternal water, again, is threefold: body, sense-organ and object. The body made of water is found in the region presided over by Varuna or the Water-God; the sense-organ is the tongue that perceives taste; and the object is the river, sea, etc. 11

Light (tejas) is eternal and non-eternal: eternal in the form of atoms and non-eternal in the form of products. Non-eternal light, again, is threefold: body, sense-organ and object. The body made of light is found in the region of Aditya or Sun (solar region); the sense-organ is that which perceives colour; and the object is earthy, celestial, gastric and mineral<sup>12</sup>.

Air  $(v\overline{a}yu)$ , too, is both eternal and non-eternal: eternal in the form of atoms and non-eternal in the form of products. Non-eternal air, again, is in the form of body, sense-organ, object and the vital breath. The body made of air is found in the region of Vāyu or the Wind-God; the sense-organ is that which perceives touch; the object is that which is the cause of the movement of trees and the like; and the vital breath is that air which moves about within the body. This vital breath, again, is designated as

<sup>10.</sup> It should be noted in this connexion that according to the  $Ny\bar{a}ya$ -Vaiseşika our body consists of earth only, as opposed to the popular view of the body being made up of the five elements.

II. These facts are based upon a limited observation. There may be many exceptions according to modern theories.

<sup>12. &#</sup>x27;The inclusion of gold as a form of light is interesting and novel. Properly speaking many metals are lustrous and should be so classed'—Gurumūrti,

apāna, etc., according to the differences in its movement. This is really one but receives five names in consequence of the attending circumstances or environments of position and function. The still air is nothing but an aggregation of atoms not yet formed into a pruduct.  $^{13}$ 

Ether  $(\bar{a}k\bar{a}\hat{s}a)$  is infinite, appearing different in connection with different limiting adjuncts, such as the jar, etc.<sup>14</sup>

Time  $(k\bar{a}la)$ , characterized by creation, existence and dissolution, is of three kinds.<sup>15</sup>

Space (dik) is of eleven kinds, namely: east, south-east, south, south-west, west, north-west, north, north-east, lower, upper and intermediate.<sup>10</sup>

The three substances beginning with ether, that is, ether, time and space, are really but one; they appear as different on account of differences in the limiting adjuncts  $(np\bar{a}dhi)$ .<sup>17</sup>

The Soul (ātman) is of two kinds: the Highest Soul (God) and the individual soul. The Highest Soul, that is, God (Isyara) is

In a closed room, air remains in a still or motionless condition, the presence of that is felt by the operation of the fan.

- 14. Such terms as ghaṭākāka, maṭhākāka etc., do not really denote so many different ākākas. Ghaṭa, maṭha etc., are but the limiting adjuncts of one uniform ākāka.
- 15. Time appears in three different ways owing to difference of conditions. Really, it is of a uniform character.
- 16. The elevenfold division of space seems to be peculiar to Sapta-padūrthī. Popularly ten quarters excluding the intermediate region are only recognized.
- 17. 'Time depending on action, Space depending on spread-out-ness, Ether depending on holes in the matrix of matter, when lifted out of these limiting characteristics can be conceived of as identical'—Gurumurti.

<sup>13.</sup> Modern science is quite opposed to the orthodox Indian view regarding the five  $pr\bar{u}nas$ . It holds that there is a nervous power which effects all the changes that the five  $pr\bar{u}nas$  perform according to their respective functions.

but one. The individual souls (i. e., knowers of the field,  $ksetraj\hat{n}\bar{a}h$ ) like ourselves are without number. <sup>18</sup>

Mind (manas) is numberless as it is conjoined to every soul.<sup>19</sup>

The five substances beginning with ether i.e., ether, time, space, soul and mind are eternal only, while the others are eternal as well as non-eternal.<sup>20</sup>

There are seven kinds of colour  $(r\bar{u}pa)$ : white, red, yellow, black, green, purple and variegated<sup>21</sup>.

Sivāditya recognizes an independent seventh colour like the variegated colour (citra-rūpa), because the variegated colour as a distinct one is perceived or apprehended in a piece of cloth as such. According to the Vaisesika system, the fact that colour is a quality which covers the whole of the object in which it abides and which cannot co-exist with its negation in one and the same object, is responsible for such an apprehension as 'this piece of cloth is variegated.' The variegated colour cannot be affirmed to be a sumtotal of various colours because a colour, to make an object perceptible, must have the nature of residing in its substratum pervading the whole of it. It cannot make an object perceptible

<sup>18.</sup> Kaṇāda does not mention God in his Vaiśeṣika-sūtra but Praśastapāda the first exponent of his system does refer, of course indirectly, to the Great Lord, Ruler of the universe.

<sup>19.</sup> English Philosophers refer all the intellectual faculties to the mind. Sometimes emotional phenomena are also referred to the mind in its extended sense.

<sup>20.</sup> Earth, water, air and light are eternal in the form of atoms and non-eternal in the form of products. Ether, time, space, soul, and mind are eternal only and never non-eternal as they cannot be presented in the form of products.

<sup>21.</sup> Kanāda, in his Vaisesika-sūtra does not make the sevenfold division of colour (rūpa). Prasastapāda has, in his bhāsya 'suklādyanekapra-kāram' only and Srīdhara also does not say anything more, on the point, in his Nyāyakandalī.

### xxvii

if it partially pervades it, because full pervasion by a colour is a condition necessary for the perception of an object.

Taste (rasa), too, is of seven kinds, namely: sweet, bitter, pungent, astringent, sour, saline and variegated<sup>22</sup>.

The seventh taste viz., variegated is to be recognized as the fruit harītakī is perceived to possess such a taste. It is no one of the first six but a peculiar one. Some are inclined to recognize a seventh colour but not a seventh taste; but it is rather illogical to say in one way regarding colour and quite in a different way regarding taste.

Odour (gandha) is of two kinds, fragrant and non-fragrant. Touch  $(spar\hat{s}a)$  is of three kinds, cold, hot and neither cold nor hot. Number  $(samkhy\bar{a})$  is of three kinds, one, two and many. Dimension  $(parim\bar{a}na)$  is of various kinds, minute, large, long and short. Length and shortness may be included in largeness and minuteness. So this division seems to be not very logical. Severalty (prthaktva) resides in one and many. Conjunction (samyoya) is of two kinds, that produced from action and that produced from another conjunction. Disjunction  $(vibh\bar{a}ga)$  is also of two kinds, that produced from action and that produced from another disjunction. Priority (paratva) is effected by time and space. Posteriority (aparatva) is also effected by time and space.

<sup>22.</sup> The sevenfold division of taste (rasa) is rather peculiar to Saptapadārthā. Prasastapāda's Bhāsya, even, has the sixfold division. Padārtha-candrikā, p. 105, supports the view of Saptapadārthā by saying that as several colours, residing in one and the same thing can produce one independent variegated colour (citra-rūpa), so several tastes as found together in harītakā etc., can produce one independent variegated taste (citra-rasa). If variegated colour is to be admitted as an independent colour, then variegated taste also should be admitted as an independent taste. Either both should be admitted or both should be rejected.

<sup>23.</sup> Variegated odour cannot be admitted because fragrant and non-

Cognition (buddhi) is of two kinds in the form of remembrance (smṛti) and apprehension (anubhava). Apprehension, again, is of two kinds in the form of right apprehension (pṛamā) and wrong apprehension (apramā). Wrong apprehension is of two kinds in the form of doubt (saṃśaya) and erroneous cognition (viparyaya). Right apprehension is of two kinds in the form of perception (pratyakṣa) and inference (anumiti). Perception is of seven kinds, that is, of God and such as characterized by smell, taste, sight, touch, hearing and mind²a.

Perception as caused is popularly divided into six well-known classes. Śivāditya includes the uncaused perception of God as well, in the same list.

Because the indicatory mark or the middle term (linga) is of three kinds, inference, too, is of three kinds, namely: purely positive (anvayin), purely negative (vyatirekin) and positive-negative (anvayavyatirekin). These, again, are for one's own self (svārtha) or for others (parārtha)<sup>25</sup>.

By an Inference a person may himself know something by means of the middle term or he may make some other person know that by means of certain arguments.

The members (avayava) of an inference for others are, proposition or assertion  $(pratij\vec{n}\vec{a})$ , reason (hetu), example  $(ud\vec{a}harana)$ , application (upanaya) and conclusion (nigamana). The members of an inference for both, that is, for one's own self and for others are: (i) presence of the hetu in the subject (paksa), (ii) presence of the hetu in a similar subject (sapaksa), (iii) absence of the hetu from a dissimilar subject (vipaksa), (iv) the major or the

fragrant varieties being opposed to each other cannot reside in one and the same thing.

<sup>24.</sup> The direct knowledge belonging to God is but eternal, that is, uncaused. No other kind of cognition as caused, is possible in His case as His knowledge is always direct (pratyaksa).

<sup>25.</sup> Linga is the indicatory mark, such as 'smoke' which is the cause of inference.

probandum ( $s\bar{a}dhya$ ), not disproved by a stronger proof and (v) not having a rival indicatory mark that proves the opposite of the major<sup>26</sup>.

The fallacies ( $hetv\bar{a}bh\bar{a}sa$ ) arising out of them are: (i) the unproved (asiddha) that is, when there is no ascertainment of the middle term (hetu) as a proper indicatory mark, (ii) the contradicted (viruddha) that is, when there is a contradiction between the hetu and the  $s\bar{a}dhya$ , (iii) the discrepant (anaik $\bar{a}ntika$ ) that is, when the *hetu* tends to prove not only the  $s\bar{a}dhya$  but also things other than that, (iv) the inconclusive (anadhyavasita) that is, when the hetu does not lead to a definite knowledge of the sādhya, (v) the time-lapsed  $(k\bar{a}l\bar{a}tyay\bar{a}padista)$  that is, when the hetu attempts at proving the sādhya when the fit time of inference has gone by or in other words, when being barred by pratyaksa, anumāna has no scope at all and the hetu is known to be fallacious and (vi) the same to the topics (prakaranasama), that is, when the hetu tends to prove both the sadhya and its negation or when the hetu being of equal calibre in respect of the  $s\bar{a}dhya$  as well as its  $abh\bar{a}va$ , (negation), cannot prove either<sup>27</sup>.

<sup>26. &#</sup>x27;The twofold distinction of svārthānumāna and parārthānumāna is only a matter of convenience, as one cannot do without the other, or as parārthānumāna is only the expression in words of svārthānumāna which is barely a mental process'—Ghate.

<sup>(</sup>i) Pakṣasattva, (ii) sapakṣasattva, (iii) vipakṣāsattva, (iv) abādhitaviṣayatva and (v) asatpratipakṣitatva are the five characteristics of an
anvayavyatirekī hetu; excluding sapakṣasattva, the remaining four are the
characteristics of a kevalavyatirekī hetu, as there is no sapakṣa in its case;
and excluding vipakṣāsattva, the remaining four are the characteristics of a
kevalūnvayī hetu, as there is no vipakṣa in its case. See in this connection,
Tarkūmrta of Jagadīśa.

<sup>27.</sup> Kaṇāda mentions only three fallacies or hetvābhāsas: asat (asiddha), aprasiddha (viruddha) and sandigdha (V.S. iii. 1.15). Prasastapāda has four with anadhyavasita. Gotama has five: savyabhicāra (anaikāntika), viruddha, prakaraṇasama, sādhyasama (asiddha) and kālātīta (kālātyayāpa-

Reductio ad absurdum (tarka) and the condition of dreaming (svapna) are nothing but doubt and erroneous knowledge<sup>28</sup>.

Cognitions, determinate or complex (savikalpaka) and indeterminate or incomplex (nirvikalpaka) are involved both in right apprehension and wrong apprehension<sup>20</sup>.

Such is the case with recognition  $(pratyabhij\hat{n}\hat{a})$ , cognition of an object to be avoided  $(h\bar{a}na)$ , cognition of an object to be accepted  $(up\bar{a}d\bar{a}na)$  and cognition of an object to be neither avoided nor accepted but to be looked upon with indifference  $(upeks\bar{a})$ ; that is they are also involved both in right apprehension and wrong apprehension<sup>30</sup>.

Conjecture  $(\bar{u}ha)$  and indefinite knowledge  $(anadhyavas\bar{a}ya)$  are involved in doubt<sup>31</sup>.

They are not treated as independent topics because they merely imply the two extremes (koti), opposed to each other, of a doubt.

Pleasure (sukha) is both worldly and heavenly bliss. Pain (duḥkha) springs from the cause of pain only. Will or desire

diṣṭa)—G. S. i. 2. 4. This is the generally accepted number. Śivāditya is rather peculiar in stating as many as six hetvābhāsas like Bhā Sarvajāa. See in this connection, Vyomavatī (Ch. S. S.), Nyāyāsāra, pp. 7—12, Pramāṇanayatattvālokālainkāra and Parīksāmukhasūtra.

<sup>28.</sup> Reductio ad absurdum serves a special purpose in contributing to produce a right conclusion and as such it is rather reasonable to regard it as an independent topic. Tarka has been variously translated into English such as confutation, hypothetical reasoning etc.

<sup>29.</sup> According to Mādhava, *Mitabhāsiṇ*, p. 33, indeterminate cognition is always a right apprehension whereas determinate cognition may be either a right apprehension or a wrong one.

<sup>30.</sup> These four kinds of cognitions are not to be treated as independent topics. They are involved in right apprehension or wrong apprehension according as they are right or wrong.

<sup>31.</sup> These two are involved in doubt as both of them possess the character of incertitude.

(icchā) is of two kinds, one drives at pleasure and the other drives at the means thereof. Aversion (dvesa), too, is of two kinds, one drives at avoidance of pain and the other drives at the means of such avoidance. Effort or volition (prayatna) has for its object something that is enjoined or prescribed, something that is prohibited and something that is neither enjoined nor prohibited but looked upon with indifference<sup>a2</sup>.

Weight or gravity (gurutva) is found both in compounds and elements<sup>33</sup>.

The former variety is explained in the total weight of water and the latter, in the weight of hydrogen, for example.

Fluidity (dravatva) is both natural ( $s\bar{a}msiddhika$ ) and accidental or caused (naimittika)<sup>34</sup>.

Viscidity (sneha) is both natural and conditional  $(anp\bar{u}dhika)^{35}$ .

Predisposition  $(samsk\bar{a}ra)$  is presented in the form of velocity (vega), mental impression  $(bh\bar{a}van\bar{a})$  and inertia  $(sthitisth\bar{a}paka)$  that is, "the power of continuing in a particular state originally brought about till a counteracting force is made to operate"<sup>36</sup>.

Merit (dharma) is both persuasive and dissuasive, the former persuades us in doing approved things and the latter

<sup>32.</sup> Pain is only worldly and not heavenly, Mitabhāṣiṇī, p. 34.

<sup>33.</sup> Note here that (i) samūhūrarūpa is expressive of compounds and (ii) ekāvayavinistha is expressive of elements. This shows that the Vaisesikas were great chemists.

<sup>34.</sup> The fluidity of water, for instance, is natural while the fluidity of gold and ghee is accidental as it is produced by the application of heat.

<sup>35.</sup> The Vaisesika system holds that viscidity is a quality peculiar to water.

<sup>36.</sup> Of the three varieties of predisposition, velocity and inertia are classed under sāmānya-guṇas while mental impression (bhāwanī) is regarded as a viśesa-guṇa of the soul because it is peculiar to this alone.

dissuades us from doing unapproved things. Demerit (adharma) ends with the experience of the fruits of action and is counteracted by salutation etc.<sup>37</sup>

Sound (\$abda) is both articulate in the form of distinct letters (varna) and inarticulate in the form of mere indistinct sound (dhvani)\*\*.

Of these qualities odour, conjunction, disjunction, priority, posteriority, pleasure, pain, aversion or hatred, predisposition or impression, merit, demerit and sound are non-eternal only, while the others are both eternal and non-eternal. The qualities beginning with conjunction and ending with sound are non-pervasive, that is, they do not pervade the whole of their substratums, they pervade them only partially. Intellect, will and effort are both pervasive and non-pervasive, that is to say, they pervade their substratums wholly as well as partially. Others, that is, the remaining qualities pervade the whole of their substratums.

Throwing upwards (*utkṣepaṇa*) and other kinds of action are either prescribed or prohibited or neither prescribed nor prohibited but looked upon with indifference<sup>40</sup>.

Generality is in the forms of a class  $(j\bar{a}ti)$  and condition  $(up\bar{u}dhi)$ . That in the form of a class is such as existence  $(satt\bar{u})$ , substantiality, quality, action, etc. That in the form of condition is such as being a cook etc.

<sup>37.</sup> In this connexion see *Padārtha-candrikā*, p. 109 and the lines of Jinavardhana, *ţippanī*, 11, p. 109.

<sup>38.</sup> Sound is a special quality belonging to ether.

<sup>39.</sup> Intellect, desire (will) and volition (effort) are partially pervading in individual souls but fully pervading in God.

<sup>40.</sup> In this connexion read Mitabhāṣiṇī, p. 36.

<sup>41. &#</sup>x27;It should be noted that many times the word  $s\bar{u}m\bar{u}nya$ , though, really speaking, a general term including both  $j\bar{u}ti$  and  $up\bar{u}dhi$ , stands only for  $j\bar{u}ti$ ; and it is in this sense, that  $s\bar{u}m\bar{u}nya$  is said to be possible only in the case of dravya, guna and drava and there, too, not in all the varieties.'

The antecedent non-existence  $(pr\bar{a}gabh\bar{a}va)$  and other varieties of non-existence are numberless according to the differences of counter-entities  $(pratiyogin)^{42}$ .

Intermediateness (madhyatva) is the negation of priority and posteriority<sup>48</sup>.

Darkness (andhakāra) is also a negation only (of light)44.

Potentiality (śakti) is but the nature of a substance etc45.

Peculiarity or the nature of being limited i. e., qualification (vaišistya) is nothing but a relation subsisting between an attribute and an attributive ...

The nature of being known  $(j\vec{n}atat\vec{a})$  is but a relation between knowledge and the object of knowledge<sup>47</sup>.

Similarity (sādršya) is generality in the form of a condition.

Lightness (laghutva) is the negation of gravity (and hence need not be added to the list of qualities)<sup>49</sup>.

<sup>42.</sup> Abhāva or non-entity is no jāti because jāti is something positive.

<sup>43.</sup> *Madhyatva* or intermediateness is not an independent quality. It falls under non-existence because what is neither distant nor near but the negation of them is middling or intermediate.

<sup>44.</sup> The Vaisesika view of darkness is propounded in the Vaisesika-sūtra (v. 2. 19) of Kaṇāda indirectly hinting at the fact that non-entity (abhāwa) is no less than a category (padūrtha). Mādhava's Sarvadarsana-sangraha (aulūkya-darsana) gives a fuller discussion about the subject.

<sup>45.</sup> Sakti or potentiality, that is, 'the capacity of a thing to produce its effect' is but the nature of the thing and as such it need not be admitted as an independent topic.

<sup>46.</sup> Vaišislya or peculiarity being the relation between the višesana or an attributive and višesya or an attribute cannot be an independent topic.

<sup>47.</sup>  $J\vec{n}\vec{u}tat\vec{u}$  or the nature of being known is the relation of the jar (gha|a), the object, with its cognition  $(j\vec{n}\vec{u}na)$ .

<sup>48.</sup> Sūdysya or similarity is not an independent topic, it is cognized as a positive thing in the form of upādhi-sāmānya or generality in the form of a condition as opposed to jūti-sūmānya or generality in the form of a class.

<sup>49.</sup> It should be noted here that there is some confusion about S-P-5

### xxxiv

Thus any other thing said to be existing is to be included in the above mentioned categories, as, for instance, number, in the qualities.

Of these, those that are eternal have causality only and those that are non-eternal have both causality and producibility. There are three kinds of causes\*, intimate cause (samavāyikāraṇa), non-intimate cause (asamavāyikāraṇa) and instrumental cause (nimitta-kāraṇa).

Other varieties of  $pad\bar{a}rtha$  can be easily conjectured.

The real knowledge of these is the cause of the highest good. Reality consists of non-attribution, and a knowledge of reality is apprehension<sup>52</sup>,

Apprehension is of four kinds characterized by hearing, reasoning, contemplating and realizing ...

the exact meaning of gurutva. If it means 'heaviness', then only laghutva or lightness is the opposite of gurutva; on the other hand, if gurutva means 'weight' which seems to be its proper meaning (ādyapatanāsamavāyi-karanam), then laghutva is only a degree of gurutva and not apposed to it.'

- 50. Anything else existing can be included in any of the abovementioned categories, like number in qualities. The categories are neither less nor more.
- \* A cause is an invariable antecedent. This definition is further limited by the clause 'provided it is not anyathāsiddha'. The essence of anyathāsiddha seems to be this: the minimum invariable antecedent from which an effect proceeds is its cause, and anything not included in the minimum is anyathāsiddha. Some of the anyathāsiddhas are involved in or implied by the minimum e.g., the colour of the threads is not to be included in a statement of the cause of cloth (ckajñāṇa-viṣayatva), and for the same reason tantutva also is excluded: 'Laghuniyata pūrvavartinaiva kāryasambhave tadbhinnam anyathāsiddham'. See N. Vedāntatīrtha, Notes on Vedāntasiddhāntasūktimanjarī, Calcutta Sanskrit Series, No. IV.
- 51. Only a substance (dravya) can be an intimate cause and only a quality (guna) or an action (karma) can be a non-intimate cause.
- 52. The purpose served by the Vaisesika-sūtra is to give a correct knowledge of the categories enabling us to attain salvation.
  - 53. The direct apprehension or truth involves in itself four steps,

Highest good consists of the negation of the whole set of pains effected by false knowledge co-existing with the annihilation of the cause of that false knowledge, such an annihilation being brought about by true knowledge<sup>54</sup>.

Pain, again, is of twenty-one kinds, the body, the six organs of sense, the six objects of sense, the six cognitions, pleasure and affliction.

Pleasure is included in pain because it is also intermixed with pain. Unalloyed pleasure cannot be had in this world of men. What is pleasure now, for instance, the birth of a son, is the root of excessive pain afterwards, for instance, when the son falls ill or expires. Thus there is nothing which can be called real pleasure in this physical world.

attentive hearing, reasoning, meditating and realizing. Brhadūranyakopaniṣat, ii. 4. 5, dictates to this effect: 'the self is to be heard, reasoned about,
meditated on and realized' (ātmā vāre drastavyah śrotavyo mantavyo
nididhyūsitavyah), which apparently directs an enquiry about the self,
about truth. Vide, N. Vedāntatīrtha, Introduction to Vedānta-siddhūntasūktimanuarī, C. S. S., No. IV.

- 54. To have a clear idea of the nature of the highest good (niḥsreyasa), the reader is advised to carefully go through Mitabhūsinī, p. 42 and Padūrthacandrikū, pp. 114—115. Of course, there is a difference of opinion between them. According to the Vaisesika system salvation consists in the total absence of pain; it is not a positive joy, to be sure.
- 55. The theory professing twenty-one kinds of pain or misery is not the invention of Sivāditya. It is a very old theory propounded as early as A.D. 300 (vide, N. Vedāntatīrtha, Nyāyadaršaner Itihāsa, pp. 225-230), by Uddyotakara, in his Nyāyavārtika, p. 2. Of these twenty-one, the body is called duḥkha because in it the individual soul experiences duḥkha, the next eighteen are called duḥkha as they are the causes of duḥkha, pleasure is called duḥkha as it is intermixed with duḥkha and duḥkha itself is called duḥkha from its very nature.
- Cf. Ekavimsati-bheda-bhinnam punar duhkham: sarīram, sad indriyāmi, sad visayāh, sad buddhayah, sukham, duhkham ceti. Sarīram duhkhāyatanatvād duhkham, indriyāmi visayāh buddhayas ca tat-sādhana-bhāvāt, sukham duhkhānuṣangāt, duhkham svarūpata iti—Nyāyavārtika, i. 1. 1.

# The definition of the categories\*

5.4

Now, the definitions of the several categories, enumerated are being given, as right knowledge of them depends mainly upon correctness of definitions. A definition is but an exclusive mark<sup>56</sup>.

The application of the process of inference in the case of a definition:—(i) A definition differs from all other things (the definition of *Prthivī* differs from what is not such a definition), (ii) on account of its being an exclusive mark (yandhavattva is not

- \* The definition in Sanskrit is the unfolding of such properties of the thing to be defined as are ordinarily understood as characteristics of that thing only i.e., the essence of the thing. A definition, therefore, is equal to the characteristic property which distinguishes the thing to be defined (laksya) from all other things. In order that a definition should be correct it must be free from the following three defects:
- (i) Non-existence of the characteristics in a portion (chadcha) of the thing defined (avyāpti); (ii) existence of the characteristics in the thing defined as also in a thing not defined (ativyāpti); (iii) the total absence of the characteristics in the thing defined (asambhava). A definition thus becomes an asādhāraņa dharma, a peculiar or distinguishing quality which is free from these three vitiating factors that reduce themselves to fallacies or hetvābhāsas.
- 56. 'So far, the padārthas, their divisions and subdivisions have been enumerated. Now the definitions of the several things enumerated are going to be given in the same order; for, without definitions, the several things cannot be accurately distinguished from one another, and hence the right knowledge of them cannot be produced which alone leads to salvation. The purpose of a definition is either distinguishing the thing to be defined from all others or calling the thing by a particular name for practical purposes. A definition must be found in all the things defined without exception, it must be found in no other things than the things to be defined (laksya). Thus the purpose of a definition, according to the Naiyāyikas, is more negative than positive. It only excludes the definitions from others but gives us no accurate notion of the difinition itself.'

## xxxvii

found in anything else other than *Prthivi*), (iii) the thing which is not different from others, e.g., the thing which is not different from the things that do not constitute the definition of *vahni* (fire), cannot be an exclusive mark just as *dhūma* (smoke), (iv) thus it is not that the definition is not an exclusive mark, (v) therefore, it is not that the definition is not different from others (other than those which do not constitute a definition) but positively different (from what is not a definition)<sup>57</sup>.

The application of the process of inference is to be similarly seen in all definitions. Of them the definition of padartha, in general, has already been given <sup>58</sup>.

A substance is (i) what has inherent in it, the generality of substance-ness (dravyatva-jāti) or (ii) what has qualities in intimate relation with it or (iii) what is itself an intimate or inherent cause<sup>50</sup>.

A quality is (i) what has, inherent in it, the generality of quality-ness, (ii) what is not of the nature of motion while

<sup>57.</sup> A definition is a differentiation from all other things. The application of the process of inference about this is shown in the form of a five membered syllogism. The argument is of the type of a purely negative concomitance (kevalavyatirekin).

<sup>58.</sup> The definition of 'padārtha' has been already given (p. 13, sūtra 1). Although, strictly speaking, that cannot be a definition according to Sivāditya, still that may be regarded as a definition in a figurative sense (Mitabhūsinī, pp. 13-14; 48) or it may be said that the definition of 'padārtha', in general, has been given by the learned in other books, so here the several 'padārthas' in particular, are to be defined (Padūrthacandrikā, p. 116).

<sup>59.</sup> Herefrom 'follows a series of definitions. It will be noticed in almost all cases the definition is verbal. In pursuit of absolute accuracy, this system invents a 'jāti' or generality for everything that has to be defined and defines a thing as possessing the generality of its quality. The negative concomitance which Sivāditya calls the feature of definition is seen in this sort of definition, because possessing the generality of its quality excludes all other objects from the definition. Though in several cases alternative

### xxxviii

possessing generality and (iii) which is not capable of being an inherent or intimate cause\*\*o.

An action is what has, inherent in it, the generality of actionness and is the non-intimate cause of the first conjunction and disjunction<sup>es</sup>.

A conjunction also, can be the non-intimate cause of another conjunction, hence the first conjunction which is caused by an action only is specified in the definition of action.

Generality is eternal, one and in intimate relation with many<sup>62</sup>.

Particularity is that which cannot possess generality and which abides, in intimate relation, in a single individual thing only \*\*s\*.

definitions are given, the uniform method is to define an object in terms of its generality to secure exclusion of other things—Gurumurti.

- 60. Some say that lightness (laghutva), softness (mṛdutva) and hardness (kaṭhinatva) are additional qualities (guṇas); but they are not so, because lightness is nothing but the negation (abhāva) of gravity (gurutva), and softness and hardness depend respectively upon the loose and close conjunction of the parts of a body of which a mass is composed (avayavasambandha).
- 61. It should be noted here that a quality and an action are similar to each other as they are both properties of a substance but they differ from each other inasmuch as the former is of a permanent character and the latter is evanescent.
- 62. 'It should be noted that no definition containing jāti is given in connection with the last four padārthas, because jāti does not abide in them at all. It is only dravya, guṇa and karma that can have jāti, according to the Naiyāyika'—Ghate.

 $S\bar{a}m\bar{a}nya$  cannot have  $j\bar{a}ti$ , because  $s\bar{a}m\bar{a}nya$  itself means general nature that runs through all the members of a class; and one general nature cannot exist in another general nature.

63. Particularity is intimately connected with an eternal thing only. The exclusion of non-eternal things is accounted for by saying that the distinction of one thing from another depends virtually upon the distinction of the atoms of those two things and all things are composed of the

### xxxix

 $\it Vises as$  are many and they are different from one another having no common characteristic.

Inherence or intimate relation is but an eternal connectioned.

Non-existence or non-entity is that, the cognition of which is dependent on the cognition of its counter-entity<sup>65</sup>.

A counter-entity is what enables us to make an idea of some other thing that cannot be conceived of, by itself.

Earth is that which has the generality of earth-ness and which has odour in intimate relation with itself<sup>66</sup>.

Odour abides only in the earth and does not abide in anything else. It should be noted in this connexion that wherever there is odour there is earth and not wherever there is earth there is odour. Therefore, it will be, strictly speaking, incorrect to say 'earth is an odorous thing' instead of saying 'everything that has odour is earth,'

Water is that which has the generality of water-ness and which has a cool touch<sup>o7</sup>.

atoms which are eternal. But what distinguishes the atoms of one thing from those of the other is particularity or individuality (višesa). Višesas cannot have jūti because jūti is something common and something common cannot exist in višesas, which, in their very nature, are distinct. They always distinguish one thing from another.

- 64. Samavāya has no jūti because samavāya being a particular kind of relation is only one or samavāya has no jūti because it does not reside in a thing by intimate relation (samavāya-sambandha). According to some samavāya is an object of direct perception while others maintain that it is an object of inference.
- 65. Abhāva has no jāti because jāti is bhāvarūpa, that is, it exists in existing things or it is something positive; abhāva means non-existence and hence it cannnot have any relation to a thing through jāti.
- 66. The odour in a piece of stone is generally imperceptible but it is felt when that stone is reduced to ashes. The odour felt in water does not naturally belong to water but to the earth, which is intermixed with water.
- 67. Sometimes a slab of stone has a cool touch simply because particles of water come in contact with it. The hot water has a hot touch

Light is that which has the generality of light-ness and which has a hot touches.

Gold is regarded by the Vaisesika as belonging to the class of light. Of course, popularly it is regarded as an earthy substance.

Air is that which has the generality of air-ness and which has no colour but has touch<sup>60</sup>.

There are two views about the cognition of  $r\bar{u}yu$ . Some hold (e. g. the authors of T. S. and Mu.) that  $r\bar{u}yu$  is not the object of pratyaksa or direct perception, but can be known only by inference. They say that the sensuous perception of a substance is possible only when the substance is possessed of a manifest colour. A manifest touch alone would not do.  $V\bar{u}yu$  has a manifest touch but no manifest colour. Others, however, hold that either a manifest colour or a manifest touch is sufficient to make a substance perceptible. Thus  $v\bar{u}yu$  is perceptible, because it has a manifest touch.

Ether is that which has the quality of sound.

which is only due to the admixture of heat (tejas). The definition that 'water is cold to the touch' is not correct in the light of modern Physics, coldness or heat depends upon temperature.

- 68. If it be said that hot touch and brightly white colour peculiar to tejas are absent from gold, we reply that they are there, but are prevented from being perceptible by the touch and colour of earth which is bound up with it'—Ghate.
- 69. 'Its existence as a distinct substance is inferred from feeling. The wind that blows is apprehended temperate independently of the influence of light; this temperature which is a quality implies a substratum, for it cannot exist without one. That substratum is air, different from water which is cold, from light which is hot and from earth which is adventitiously warm by induction of light.' (Col. Essays.)
- 70. The existence of an ethereal element as a distinct substance is deduced not from distinct perception, but from inference. Sound is a peculiar quality, for like colour and other peculiar qualities it is apprehended by only one external organ of such beings as men are; now a quality abides in a substratum which is qualified, but neither soul nor any one of the four elements—earth, water, light and air—can be its substratum, for it is apprehended by the organ of hearing. The qualities of the earth and

Time is that which is an abode of the non-intimate cause of priority or posteriority produced by the motion of the sun, and at the same time, not an abode of priority or posteriority itself<sup>21</sup>.

Space is that which is an abode of the non-intimate cause of priority or posteriority not produced by the motion of the sun, and at the same time, not an abode of priority or posteriority itself<sup>72</sup>.

The soul is that which has the generality of soul-ness and the quality of cognition or intelligence<sup>73</sup>.

The mind is that which has the generality of mind-ness, is devoid of touch and is a substratum of activity.

the rest are not apprehended by hearing but sound is; therefore it is not a quality of these substances, nor is it a quality of time, space and mind; since it is a peculiar quality and those three substances have none but such as are common to many. Therefore, a substratum other than all these is inferred and that one is the ethereal element. It is one, for there is no evidence for diversity and its unity is congruous as infinity accounts for ubiquity. It is infinite because it is found everywhere. It is eternal because it is infinite.' (Col. Essays).

According to the modern theories of Sound, of course,  $\dot{s}abda$  is rather a guna of  $v\bar{a}yu$  than of ether  $(\bar{a}k\bar{a}sa)$ .

- 71. The notions or expressions like the past, present, future, elder, younger etc., are simply due to the connection of the things with one permanent all-pervading entity which is called time.
- 72. The relations between existing bodies are accounted for by space (dik). It has not the capacity for containing bodies; but it has the capacity of pointing out the relations between existing bodies with reference to a certain body.

Notice that in the case of  $\bar{a}k\bar{a}sa$ ,  $k\bar{a}la$  and dik no definition containing jiti like aptva,  $v\bar{a}yutva$  etc., have been given; because no  $j\bar{a}ti$  is possible in them, since they are each only one, whereas the conception of  $j\bar{a}ti$  necessarily presupposes plurality'—Ghate.

- 73. The existence of organs of sense and their appropriate objects implies a knower and that knower is the soul.
- 74. Every individual soul has its own mind. Thus minds are infinite in number like the souls. They are eternal and atomic in magnitude (anuparimāna). According to the Mimāmsakas, mind is all-pervading (vibhu).

Colour is that which has the generality of colour-ness and which is cognized by the eye alone 75.

Taste is that which has the generality of taste-ness and which is perceptible only by the tongue $^{\tau e}$ .

Odour is that which has the generality of odour-ness and which is perceptible only by the nose<sup>77</sup>.

Touch is that which has the generality of touch-ness and which is peceptible only by the organ of touch i. e., skin<sup>78</sup>.

Number is that which has the generality of number-ness and which is the special cause of counting.

Dimension is that which has the generality of dimensionness and which is the special cause of the common usage of measurement $^{90}$ .

Severalty is that which has the generality of severalty-ness and which is the special cause of the common usage of differentiation of one thing from another\*.

<sup>75.</sup> Colour can abide only in earth, water and light. In the definition of colour the word guna (quality) means a special quality (viscsa-guna) and thus the conjunction of light with the wall (prabhā-bhitti-samyoga), cognized by the eye, is excluded, as conjunction (samyoga) is not a special quality.

<sup>76.</sup> In the definition of taste (rasa) the word 'only' (mātra) is not used because no other quality than this is perceived by the tongue.

<sup>77.</sup> In the definition of odour (gandha) the word 'only'  $(m\bar{u}tra)$  is not used as no other quality than this is perceived by the nose.

<sup>78.</sup> In the definition of touch (sparsa) the word 'only' ( $m\bar{u}tra$ ) is necessary to exclude number ( $sankhy\bar{u}$ ) etc., which are perceived by the sense of touch (sparsana-grāhya) but not by it alone.

<sup>79.</sup> The numbers from two upwards are relative, on account of their being viewed in reference to another (apekṣābuddhi). The distinguishing perception, by which we apprehend 'this is one', 'this is one', and which gives rise to the notion of duality (dvitva) is called apekṣābuddhi.

<sup>80.</sup> The dimension of a thing is produced by kāranabahutva or kāranamahattva, or pracayavišeṣa, (a particular kind of conjunction of the parts).

<sup>81. &#</sup>x27;Ghatah pato na' (anyonyābhāva) shows the difference between

It should be noted that 'A is different from B' (pṛthaktva) is not the same thing as 'A is not B' (anyonyābhāva). We cannot say, for instance, 'a cause is different from the effect' as the cause and the effect are really inseparably connected together. We can say, however, 'a cause is no effect'. 'A is different from B' does not only convey a mutual negation but also something more. Thus severalty is the negation of objective identity, while mutual negation is the negation of the sameness of nature. The Navya-Naiyāyikas discard severalty as an independent quality.

Conjunction is that which has the generality of conjunctionness and which is characterized by a relation that is non-eternal as opposed to inherence that is eternal<sup>s2</sup>.

Disjunction is that which has the generality of disjunctionness and which is the special cause of the idea of separation of two things joined together<sup>es</sup>.

It should be noted that disjunction is not only the absence of conjunction but is an actual separation that brings about the destruction of a previous contact.

Priority is that which has the generality of priority-ness and is the special cause of the common usage of the term 'prior'. Posteriority is that which has the generality of posteriority-ness and is the special cause of the common usage of the term 'posterior' \*\*\*\*.

pala and ghala, whereas 'ghalah palāt prihak' shows this is one thing and that is another.

<sup>82.</sup> Conjunction (samyoga) is the contact between things that were separated.

<sup>83.</sup> Disjunction (vibhūga) is taken as a pure absence of conjunction (samyogūbhūva) by the Navya-Naiyāyikas.

<sup>84-85.</sup> The ideas of priority and posteriority are "nothing more than relations of corporeal things to time and space expressed in the form of qualities for the purpose of marking their varying degrees"—Athalye on Tarkasamgraha.

Cognition is that which has the generality of cognition-ness and is the illumination (or knowledge), with the soul as its substratum<sup>56</sup>.

Cognition abides in the soul. According to the Vaisesikas buddhi as intellect, is the instrument of knowledge but as cognition, the result of it.

Pleasure is that which has the generality of pleasure-ness and is directly felt as agreeable without reference to any other thing<sup>87</sup>.

The means of pleasure are also agreeable, but this agreeableness is due to their connection with pleasure. It is to be noted that there cannot be anything which can be universally regarded as a means of pleasure, because there is nothing which can produce pleasure to all: what is pleasant in certain circumstances may be unpleasant in other circumstances. Thus sandal-water though agreeable on account of its cooling effect in summer is not so to one who is afflicted with cold.

Pain is that which has the generality of pain-ness and is felt as disagreeable without any other cause than itself\*\*.

It should be noted that the Sānkhyas regard pleasure and pain as attributes possessed by the things.

Desire is that which has the generality of desire-ness and is characterized by the longing for some object\*\*.

Aversion is that which has the generality of aversion-ness and is blazing in its nature.

Effort is that which has the generality of effort-ness and is the special cause of the common usage of effort<sup>91</sup>.

It should be noted in this connexion that effort is an attribute

<sup>86.</sup> Buddhi (cognition) is a quality that is the special cause of the usage of all words in general. It is impossible for a person to utter a single word if he does not have the corresponding idea.

<sup>87-88.</sup> Pleasure and pain are the attributes of the Soul and they are subjective, according to the Vaisesikas.

<sup>89.</sup> For a clear idea of desire read Mitabhāsinī, p. 60.

<sup>90.</sup> Aversion is nothing but a repulsive feeling.

<sup>91.</sup> Prasastapāda-bhāsya maintains that prayatna, samrambha and utsāha are all synonymous.

of the soul. It is not an actual act but the cause. It is a mental activity or volition that precedes an actual act and hence it is called the special cause of the empirical forms of volition.

Gravity is that which has the generality of gravity-ness and is the non-intimate cause of the first act of falling and exists in a single substance<sup>92</sup>.

Fluidity is that which has the generality of fluidity-ness and is the non-intimate cause of flowing and exists in a single substance.

Viscidity is that which has the generality of viscidity-ness, which is not possessed of the quality of fluidity and which is the special cause of the agglutination of particles<sup>94</sup>.

Impression is a quality which has the generality of impressionness and which produces in its substratum the condition in which the substratum was when the quality itself, that is, impression, was produced  $^{os}$ .

Merit has the generality of merit-ness and it is the special cause of pleasure.

<sup>92.</sup> Gravity or weight (gurutva) abides only in the earth and water. It is only inferable by the act of falling that is produced.

<sup>&#</sup>x27;The word 'ekavıtti' (abiding in one thing) is used to exclude Saṃyoga and Vibhāga which though they may produce the first act of falling, require two things'—Gurumūrti.

<sup>93.</sup> For a clear idea of fluidity, see Mitabhāṣiṇī, p. 61.

<sup>94.</sup> Viscidity (sucha) belongs to water and is manifested more effectively when mixed with flour and such other things.

<sup>95.</sup> Impression (samskāra) is not defined by Prasastapāda in his bhāṣya Pudūrthadharmasamgraha. Vega, bhāvanā and sthitisthāpaka, the three kinds of impression are very different in character. Vega is velocity. Bhāvanā arises from direct cognition (anubhava) and is the cause of recollection. It abides only in the soul. Sthitisthāpaka is the capability of restoration to an original state or position, i. e., elasticity.

<sup>96.</sup> Merit is merely based on religious precepts. According to the Vaisesikas merit does not involve the idea of a duty to society or of exalted obligations imposed upon man by human nature. (TS., p. 112, ed. Mehendale).

Demerit has the generality of demerit-ness and it is the special cause of pain<sup>97</sup>.

Sound is the quality which has the generality of sound-ness and is apprehended by the ear, the organ of hearing  $^{98}$ .

Throwing upwards has the generality of throwing-upwardness and is the motion which is the cause of contact with the upper region. Throwing downwards has the generality of throwing-downward-ness and is the motion which is the cause of contact with the downward region. Contraction has the generality of contraction-ness and is the action which is the cause of curvedness. Expansion has the generality of expansion-ness and is the action which is the cause of straightness. Motion has the generality of motion-ness and is the action which is the cause of contact with an indefinite region<sup>99</sup>.

Highest generality is that which only pervades; it pervades other things but is itself never pervaded by others.

<sup>97.</sup> It should be noted that the sufferings caused by a bath in a river are due to some previous demerit and thus the bath itself is a merit and not a demerit.

<sup>98.</sup> Sounds are produced from the original sound according to the Kadamba-golaka nyāya or Vīci-taranga nyāya. The two theories are:

<sup>(</sup>i) Just as the buds of the Kadamba tree burst forth at one and the same time, so with the production of one sound, other sounds are simultaneously produced from it.

<sup>(</sup>ii) In the ocean when one wave is produced, it gives rise to others. This process goes on till the waves reach the shore and subside there. So one sound when produced gives rise to other sounds till all the sounds reach the cavity of the ear.

Thus, a sound made at a great distance can be perceived by the ear.

<sup>99.</sup> Action consists in motion. Elevation or throwing upwards is the cause of conjunction with a higher place. Depression or throwing downwards is the cause of conjunction with a lower place. Contraction is the cause of conjunction with a thing which is near. Expansion is the cause of conjunction with a thing which is remote. Every other variety of action is nothing but motion, in general.

### xlvii

Lowest generality is that which is only pervaded by other things but never does pervade anything else. Middle generality is that which both pervades and is pervaded 100.

Antecedent non-existence is that which is beginningless but which has an end. Consequent non-existence is that which has a beginning but no end. Absolute non-existence is that relational non-existence, which has neither beginning nor end. Reciprocal non-existence is nothing but a denial of identity 101.

\*Eternity is what is without destruction. Non-eternity is what is liable to destruction 102.

An atom is what is without parts and in which there is motion  $^{108}$ .

A part is what is the inherent cause of a substance. A final product is that which cannot have further parts, that is to say, which is itself final in itself and cannot produce any other substance 10-1.

<sup>100.</sup>  $Para-s\bar{a}m\bar{a}nya$  is that which can only be a genus and never a species. Thus  $satt\bar{a}$  or existence is a  $para-s\bar{a}m\bar{a}nya$ .

<sup>101.</sup> Abhāva, in general, is that the knowledge of which is dependent on the knowledge of its counter-entity. Ghaṭābhāva can be comprehended only when we have the knowledge of ghaṭa.

<sup>\*</sup> According to D. Gurumūrti Parīkṣākhanḍa (subdivision and examination) begins here but that is not so for, subdivision is nothing but a particular kind of enumeration and examination is an investigation which is totally wanting in the following articles that merely define things.

<sup>102. &#</sup>x27;That thing is called nitya or eternal, of which we cannot predicate either the antecedent negation or consequent negation i.e., which has neither beginning nor end. Thus atoms, ether, time, space and soul are nitya'—Ghate.

<sup>103.</sup> It should be noted that, to exclude time and space, an atom is defined as possessed of an action  $(kriy\bar{a}v\bar{u}n)$ , in the relation of inherence  $(sanav\bar{a}ya-sambandha)$  and not by any other relation.

<sup>104.</sup> A final product (  $anty\bar{a}vayav\bar{\imath}$  ) is itself produced but is not the producer of anything else.

### xlviii

A product is what has antecedent non-existence 105.

A body is a final product which is the substratum of enjoyment  $^{106}$ .

Enjoyment is the direct perception of pleasure or pain, in intimate relation with oneself<sup>107</sup>.

The substratum of enjoyment is that, being limited by which, the soul can enjoy something <sup>108</sup>.

An organ of sense is what is the special cause of direct know-ledge or perception 109.

It should be noted that a sense-organ is itself super-sensuous.

An object is that which is the cause of enjoyment to the soul 110.

That light is earthy which has earthy matter for its fuel; that light is celestial which has water for its fuel; that light is

Read, in this connexion Mitabhāṣiṇī, p. 66.

<sup>105.</sup> A product ( $k\bar{a}rya$ ) is that which first being non-existent is produced afterwards. Atoms, time, space, ether etc., are not products because they are not produced being first non-existent; antecedent non-existence cannot be predicated of them.

<sup>106.</sup> A body (śarīra) is called bhogāyatana to exclude the antyāvayavins like ghaṭa etc., and it is called antyāvayavin to exclude the bhogāyatanas like hands, feet, etc.

<sup>107.</sup> Pleasure and pain are not simultaneously perceived. God has no pleasure and pain of His own.

<sup>108. &#</sup>x27;Souls are all-pervading but it is the different bodies which restrict and enable them to have certain enjoyments only'—Ghate.

<sup>109.</sup> An organ (indriya) is a means by which knowledge is obtained. See, in this connexion, Padārtha-candrikā, p. 129. According to the Vaiśesikas the soul, in order to attain knowledge, comes in contact with mind, which, in its turn, comes into contact with organ of sense and the organ with the object. See in this connection Nyāyasūtra-bhūsya, i. 1.4.

<sup>110.</sup> What contributes to enjoyment or suffering, being known, is called a visaya, or object.

gastric which has both earthy and watery matter for its fuel; that light is mineral which is without fuel; it is gold and the like<sup>111</sup>.

Production is that which is nothing but the simultaneous co-existence of all the several causes<sup>112</sup>.

Simultaneous co-existence is but the contact of several things with a certain moment of time <sup>113</sup>.

There is an antecedent non-existence of disjunction before an action is produced and an action is possible after disjunction is produced, so, when an action is produced, the unit of time which is the abode of contact between the antecedent non-existence of disjunction and the action, is called a moment. What exists only for that duration of time is momentary<sup>114</sup>.

Existence is the condition of being. That is, a thing is said to exist when it has the nature of being the negation of its antecedent non-existence, or when it is related with the time of the antecedent non-existence of its own effect<sup>115</sup>.

<sup>111.</sup> Gold is made up of light. There is, of course, an earthly part (purthiva annsa) in gold having a cold touch and yellow colour which do away with the hot touch and shining white colour, respectively.

III. A jar or ghala is not produced if any one of the causes is not present.

<sup>113.</sup> Read in this connexion, Mitabhāṣinī, p. 69.

<sup>114. &#</sup>x27;We see that when two things once together, are separated, at first an action is produced in one or both of them, which is followed by their disjunction'—Ghate.

Cf. 'Kriyū, kriyāto vibhāgah, vibhūgāt pūrva-samyoga-nāśah, pūrvadeša-samyoga-nāśūd uttara-deša-samyogotpattih.'

See Mitabhāṣiṇī, p. 69.

<sup>115.</sup> A thing is said to exist when it is without its antecedent and consequent non-existence, Jinavardhana.

Ghata and its effect (rupa etc.) do not arise simultaneously.

As to the first moment i. e., the time of the production of ghata, there is antecedent non-existence of its effect  $(r\bar{u}pa$  etc). The second moment is related with the first moment and therefore the second moment is the time of sthit or existence.

Destruction is the condition of being put an end to 116.

The state of being the knower of the field, i. e., being an individual soul is but the possession of knowledge due to association with the body. The distinction among the individual souls is due to the merit and demerit that are in intimate connection with each of them<sup>117</sup>.

Possessing whiteness etc., is the definition of the seven colours like 'white' and the rest. Possessing sweetness etc., is the definition of sweet things and the rest. Possessing fragrance and non-fragrance is the definition in the case of odours; possessing coolness etc., is the definition in the case of cool things and the rest; possessing the quality, inherent in oneness etc., is the definition in the case of oneness and the rest; possessing the quality, inherent in minuteness etc., is the definition in the case of minuteness and the rest<sup>118</sup>.

An action-born conjunction is that of which the non-intimate cause is action. A conjunction-born conjunction is that of which the non-intimate cause is another conjunction. An action-born disjunction is that of which the non-intimate cause is action. A disjunction-born disjunction is that of which the non-intimate cause is another disjunction<sup>119</sup>.

Priority and posteriority referring to time are produced from

<sup>116.</sup> Destruction of a thing is nothing but a cessation of its existence.

<sup>117.</sup> The knowledge of the individual souls is non-eternal because it is produced in the beginning of creation (*Padārthacandrikā*, p. 130).

<sup>118.</sup> In this connection, see Mitabhasini, p. 71.

<sup>119.</sup> Some divide karmaja-samyoga into two classes: (i) anyatara-karmaja, for instance, 'a bird perching on a tree or alighting on a mountain,' in this case one factor of the samyoga cannot move; (ii) ubhayakarmaja, for instance, 'two rams butting against each other', in this case the two factors can move and form samyoga.

the relation with the sun. Priority and posteriority referring to space are produced not from the relation with the sun<sup>120</sup>.

Remembrance is a cognition which has mental impression for its special cause<sup>121</sup>.

Apprehension is a cognition which is not of the form of remembrance. Right apprehension is nothing but the real cognition of a thing. Wrong apprehension is but the unreal cognition of a thing. Doubt is but an uncertain cognition. Erroneous knowledge is a cognition which is false though certain. Right apprehension called perception is the cognition of truth that is produced by a special cause\* which is not itself capable of being cognized. Right apprehension called inference is the cognition of truth that is produced by a special cause which is capable of being cognized.

An instrument of knowledge (pramāna) is what is never unconnected with right apprehension. An instrument of knowledge called perception (pratyakṣa) is one that is never unconnected with true perceptive knowledge. It is sevenfold, namely: God, the organs of smell, taste, sight, touch, hearing and the mind<sup>128</sup>.

<sup>120.</sup> See in this connexion the lines of Jinavardhana, tippani, 2, p. 106.

<sup>121. &#</sup>x27;The apprehension of an object leaves some impressions on the mind, which, in their turn produce a remembrance of the same object under some circumstances (e. g., the sight of a similar object)'—Ghate.

<sup>\*</sup> The special cause here refers to the sense-organs which are atindriya, that is, not capable of being cognized by the senses.

<sup>122.</sup> Anubhava is direct cognition i. e., original, immediate or primitive knowledge. It is the first knowledge which we have from the causes of knowledge. Anubhava cannot be translated by the word experience, for anubhava includes inference also.

<sup>123.</sup> Accurate apprehension always exists in God and thus God is invariably connected with it and this is why He is a pratyakṣa pramāṇas.

There are four pramāṇas—perception, inference, analogy and verbal authority

An instrument of knowledge called inference ( $anum\bar{a}na$ ) is that which is never unconnected with, that is to say, which is immediately and invariably followed by, what is called true inferential knowledge. It is the cognition of the indicatory mark characterized by its invariable concomitance ( $vy\bar{a}pti$ ) with the thing to be inferred and its connection with the particular subject (paksa) in question<sup>124</sup>.

Invariable concomitance  $(vy\bar{a}pti)$  is a relation in which the thing to be inferred co-exists with the indicatory mark qualified by the absence of any extraneous circumstance<sup>125</sup>.

The quality or the property of the subject, that is, pervasion of the subject (paksadharmatā) is the connection of the indicatory mark with the subject or the thing of which the probandum is to be predicated. The pervader is the probandum. What is pervaded is the indicatory mark or probans<sup>126</sup>.

It should be noted in this connection that what pervades is larger in extent than what is pervaded.

according to the Naiyāyikas; the Vaiśeṣikas admit two pramāṇas, perception and inference only; the Mīmāṃsakas of the Bhāṭṭa school and the Vedantists admit six pramāṇas—four of the Naiyāyikas with arthāpatti or inference from circumstances and anupalabdhi or non-perception; the Prabhākara school admits five rejecting anupalabdhi; the Sāṅkhyas and the Yogas admit only three, perception, inference and verbal authority.

124. 'In order that we should be able to infer the presence of fire on the mountain before us, from the presence of smoke, the smoke which is the indicatory mark, must first be connected with the mountain (paksa-dharmatā); for the smoke in any other place cannot enable us to infer fire on the mountain and secondly, the smoke must be invariably associated with fire (vyāpti)'—Ghate.

125. It is the knowledge of the co-existence of the two things, e. g., fire and smoke, accompanied by the absence of the knowledge of upādhi (explained below, n. 127).

126. The indicatory mark must exist in all the individuals included in the subject, otherwise the fallacy named *bhāgāsiddha* would be involved. See in this connection, *Padārtha-candrikā*, p. 134.

An extraneous circumstance or an external cause or condition  $(up\bar{u}dhi)$  is what is exactly coincident with the thing to be inferred but at the same time, one with which the reason (hetu) is not invariably associated, that is, what does not pervade the reason<sup>127</sup>.

The reason that has only positive invariable concomitance but no negative one for want of an illustration (kevalānvayin) is characterized by (i) being present in all the individuals included in the subject, (ii) being present in a similar instance i. e., a place which has the probandum, (iii) not having a dissimilar instance i. e., a place which is void of the probandum, (iv) not having the certainty of non existence of pervader (sādhya) in the subject (pakṣa) and (v) not having a rival indicatory mark that proves the opposite of the probandum<sup>128</sup>.

See the explanation of *upādhi* in technical terms in *Padārtha-candrikā*, p. 134 and read *Mitabhāṣiṇā*, p. 75 for the propriety of the words used in the definition.

<sup>127.</sup> Hetu is inferred to be vitiated by upādhi. It may be illustrated in the following way:—parvato dhāmavān vahneh. Here vahni is hetu. Here the hetu is not a correct one, because, ārdrendhana-samyoga with dhāmādhāra i.e., vāhni is an upādhi. It is evident that there is vyāpti (invariable concomitance) between dhāma, the sādhya and ārdrendhana-samyoga, but no such vyāpti exists between vahni and ārdrendhana etc., because vahni is seen in ayogolaka where there is no ārdrendhana-samyoga.

<sup>&#</sup>x27;Upādhi literally means that which being placed near, confers its nature upon another thing. Thus a red flower causing a pure, white marble to look red on account of its vicinity, is an upādhi. The redness of the marble is due, not to its own nature, but to something outside itself, i. c., to some external cause. Hence upādhi comes to denote an external cause. ...The presence of an upādhi renders an anumāna fallacious, by vitiating vyāpti; for upādhi, being the vyāpaka of the sādhya, takes away with it the sādhya from the pakṣa in question'—Ghate.

<sup>128. &#</sup>x27;Smoke is invariably associated with fire' is an instance of anvaya-vyāpti. We cannot have an anvaya-vyāpti when we have no drstānta.

Ghalo vācyo jheyatvāt (ghala is nameable on account of its knowableness)—is an instance of kevalānvayī. Here ghala is pakṣa, vācyatva is sūdhya

The reason that has only negative invariable concomitance but no positive one (kevalavyatirekin) is characterized by (i) being present in all the individuals included in the subject, (ii) not having a similar instance, (iii) being absent from a dissimilar instance, (iv) not having the certainty of non-existence of pervader (sādhya) in the subject (pakṣa) and (v) not having a rival indicatory mark that proves the opposite of the probandum<sup>129</sup>.

The reason that has both the positive and the negative invariable concomitances (anvayavyatirekin) is characterized by (i) being present in all the individuals included in the subject, (ii) being present in a similar instance, (iii) being absent from a dissimilar instance, (iv) not having the certainty of non-existence of pervader (sādhya) in the subject (pakṣa) and (v) not having a rival indicatory mark that proves the opposite of the probandum<sup>130</sup>.

and fiveyatva is hetu: (1) fiveyatva exists in ghata, (2) fiveyatva exists in a similar instance (sapakṣa), namely, paṭa, (3) fiveyatva has no vipakṣa because whatever exists is fiveya, (4) there is no certainty of the non-existence of sādhya in the pakṣa and (5) there is no hetu that can prove the opposite of the sādhya (vācyatva).

Padārthacandrikā, p. 135, aptly points out that abādhitaviṣayatva is not an essential factor in the definition of kevalānvayī.

 $Prthiv\bar{\imath}$  itarebhyo bhidyate gandhavatv $\bar{\imath}$ t—is an instance of kevalavyatirek $\bar{\imath}$ .

Parvato vahnimān dhūmāt—is an instance of anvaya-vyatirekī.

129. 'Where there is no fire, there can be no smoke' is an instance of vyatireka-vyāpti, which follows from the anvaya-vyāpti by the process of obverted conversion. Thus:—

'All smoky places are fiery;'

'No smoky places are not-fiery' (by obversion);

'No not-fiery places are smoky' (by conversion);

i. e., 'All not-fiery places are not-smoky'.

In some cases *vyatireka-vyāpti* does not exist at all. In some cases we can have only the *vyatireka-vyāpti* e. g., in the case (i) when the *sādhya* is co-extensive with the *pakṣa* and (ii) when we take the *lakṣaṇa* of a thing as the *hetu*, i. e., when the *hetu* and the *pakṣa* are co-extensive.

130. Read in this connection, Mitabhāsinā, p. 78, Padārthacandrikā, p. 135 and Balabhadra-sandarbha, p. 157.

The subject (paksa) is what is mentioned as something of which the thing to be inferred is, before proof, taken to be doubtful. A similar instance (sapaksa) is what is positively known as the abode or substratum of the thing to be inferred. A dissimilar instance (vipaksa) is what is positively known as void of the thing to be inferred.

Inference for one's self is of the nature of understanding the meaning i.e, a mental process without any formal expression. Inference for another is in the form of words, i.e., a formal syllogism expressed in proper words. Word (verbal authority) also is an inference, owing to its object being like that of inference and owing to its depending upon the relation of invariable concomitance<sup>122</sup>.

(i) Assertion ( $pratij\bar{n}\bar{a}$ ) is what states the subject (paksa) as possessed of the thing to be proved ( $s\bar{a}dhya$ ), e.g., the mountain is fiery. Its purpose is to assert what is going to be proved. (ii) Reason (hetu) is what states the indicatory mark (linga) as abiding in the subject (paksa), e.g., on account of its having smoke. Its purpose is to state briefly the evidence on which we proceed to prove. (iii) Example ( $ud\bar{a}harana$ ) is what states the invariable concomitance ( $vy\bar{a}pti$ ) by an example, e.g., whatever is smoky is fiery, as a kitchen. Its purpose is to state the connection between the hetu and the  $s\bar{a}dhya$  enabling the latter to be inferred from the former. (iv) Application (upanaya) is what states the  $par\bar{a}mar\bar{s}a$  or the presence in the paksa of the hetu having invariable concomitance. It applies the general rule to the special

<sup>131.</sup> A paksa is that where the existence of the thing or property to be proved is doubtful. A sapaksa is that where the thing to be proved or established is definitively known to exist in it. A vipaksa is that which is characterized by the definitive absence of the thing to be proved.

<sup>132.</sup> In svārthānumāna, there is only deduction and what is necessary for deduction is only given there. In the case of parārthānumāna, on the other hand, there is a combination of induction and deduction, since we are specially required to prove the vyāpti. In svārthānumāna we have only to remember the vyāpti and not to prove it.

case in question, generally stated as 'so is this', e.g., so is this mountain. Its purpose is to show that the preceding statement is relevant. (v) Conclusion (nigamana) is what states that the subject is connected with the thing to be proved owing to its connection with the indicatory mark, e.g., therefore, it is fiery. Its purpose is to state that the conclusion follows, there being no opposing circumstance<sup>138</sup>.

A fallacious reason is one wanting in any of the five necessary characteristics. (i) The fallacious reason called the unproved (asiddha) is one that has the absence of the ascertainment of the nature of a proper indicatory mark, e.g., the mountain is smoky because it is fiery. Here the association of fire with smoke is not invariable. (ii) The fallacious reason called the contradicted (viruddha) is what is present in the subject and the dissimilar instance only but absent from the similar instance, e. g., the word is eternal because it has the nature of being created. Here the reason is contradicted because the nature of being created is never found in any eternal thing but is only found in non-eternal things. (iii) The fallacious reason called the discrepant (anaikāntika) is what is present in the subject, similar instance and dissimilar instance, e.g., the mountain is fiery because it is an object of knowledge. The quality of being an object of knowledge is present in places having fire as well as in places without fire. Thus a discrepant reason is one that does not tend to one extreme only but also to the other. (iv) The fallacious reason called the inconclusive (sandigdha or anadhyavasita) is what can be said to prove both sādhya and its negation e.g., sound is non-eternal because it has the quality of sound. The quality of sound can prove both the eternal and non-eternal character of sound 134.

<sup>133.</sup> In parārthānumāna, we have five members according to the dialectical necessity. With reference to the first three, it is necessary in this sense that Logic is a science of proof and not simply of the laws of thought. The premisses are not taken to be true. Looking at Logic in this light, it becomes necessary to prove the vyāpti by illustration.

<sup>134.</sup> The word hetvābhāsa is capable of a double interpretation:

(v) The fallacious reason called the time-lapsed (kālātyayāpa-diṣṭa or bādhita) is that in which the opposite of the thing to be proved has been ascertained (by some stronger reason to be present in the subject). Kalatyayāpadiṣṭa literally means 'stated when the fit time has passed away'. It is only when a doubt arises that the reason should come in and help us to solve the doubt. But when there is no more doubt, the opposite of the thing to be proved being ascertained, the reason professing to prove the thing in question is time-lapsed and fallacious, e.g., fire is not hot because it has the quality of being created as water. Here the quality of being hot, the opposite of the quality of being not hot, is known to belong to fire by direct perception 125.

Reductio ad absurdum (tarka) consists in the  $prasa\bar{n}jana$  (lit., introduction) of an unadmissible\* pervader e.g.,  $dh\bar{u}m\bar{a}bh\bar{a}va$  (absence of smoke) in the argument 'if there were no fire, there would be no smoke'; for, in the absence of the cause, the effect is not possible 136.

<sup>(</sup>i) it is either the false hetu which looks like a saddhetu or true hetu, or (ii) the fault in a hetu itself. The fallacies called prakaraṇasama otherwise called satpratipakṣa and anadhyavasita are involved in sandigdha according to Sivāditya, Saptapadūrthī, p. 80. Prakaraṇasama is separately defined in some editions and the definition is—'यस्य हेती: साध्यविपरीतसामक हेलनार विदाते स मकरपरीमा.'. Sandigdha nay stand only for satpratipakṣa, as well, Mitabhūṣinī, p. 81, when anadhyavasitā is separately defined. Anaikūntika is also called savyabhicūra. It is of three kinds, sūdhūraṇa, asūdhūraṇa, and anupasaṃhūrin. Asiddha is divided into three well-marked heads: ūśrayūsiddha, svarūpūsiddha and vyūpyatvūsiddha.

<sup>\*</sup> When dhīma (smoke) is perceptible no such pervader as dhīmābhāva can be admitted.

<sup>135.</sup>  $K\bar{u}l\bar{u}tyay\bar{u}padista$  is the same as  $b\bar{u}dhita$ . It is a fallacy of false induction, a fallacy of impossibility where the predicate does not exist in a subject, that is to say, it is that hetu the paksa of which is characterized by the  $abh\bar{u}va$  of the  $s\bar{u}dhya$ .

<sup>&#</sup>x27;Really speaking, hetvūbhāsas can be only of two kinds, according as they violate pakṣadharmatā or vyūpti, the two constituents of linga-parāmarsa'.

<sup>136.</sup> The purpose served by tarka is that the adversary is

Prasanjana (introduction of an unadmissible pervader) means the statement of the unadmissible negation from amongst the two negations having equal force on account of their being in the same space and time<sup>137</sup>.

Dream is the cognition produced by mind vitiated by the influence of sleep. Sleep  $(nidr\bar{a})$  consists in the resting of the mind in a region where it is free from all connection with the external sense-organs, it (the mind) being not possessed of the powers acquired by yoga<sup>138</sup>.

Indeterminate cognition is the apprehension of the thing only and not of its attributes. Determinate cognition is the apprehension of a thing with its attributes. Recognition is the apprehension of a thing conditioned by the idea of being past. Abandonment of an object proceeds from its cognition as a cause of pain. Acceptance of an object proceeds from its cognition as a cause of pleasure. Indifference to an object proceeds from its cognition as a cause of neither pain nor pleasure<sup>139</sup>.

Conjecture  $(\bar{u}ha)$  is a doubtful knowledge in which one extreme appears more prominently than the other. Non-ascertainment (indefinite knowledge— $anadhyavas\bar{a}ya$ ) is the knowledge

compelled to accept a proposition, like 'the mountain is fiery'. In the argument, 'if there were no fire, there would be no smoke', the effect is understood to be impossible in the absence of the cause. *Tarka* thus helps us, though indirectly, to arrive at a right conclusion.

<sup>137.</sup> In the argument 'yadyatra valnyabhūvah syūt tarhyatra dhūmū-bhūvo'pi syūt', the admission of dhūmūbhūva constitutes prasaūjana because dhūma being perceived dhūmūbhūva is unadmissible.

<sup>138.</sup> The individual soul has three conditions: jägrat, svapna and susupti. In svapna the mind is in conjunction with the soul, but in susupti there is no such conjunction. Samūdhi or a trance is distinguished from nidrā in the fact that in the former the mind has a control over itself while in the latter the mind is not possessed of such a power.

<sup>139.</sup> In the case of indeterminate knowledge, the connection of the object with its attributes is not known, while in the case of determinate knowledge such a connection is clearly known,

that does not specially refer to either of the extremes of a thing, but simply is an enquiry about the thing in question in the form 'who is this man'? 140

Worldly pleasure is that which is dependent on the means of fulfilment produced by effort or exertion. Heavenly pleasure is that the fulfilment of which is brought about not by any effort but by will only<sup>141</sup>.

Natural fluidity is that which is not produced by the application of heat; accidental fluidity is that which is produced by the application of heat 142.

Velocity or speed is that predisposition which is produced from action. Mental impression is that predisposition which is generated by cognition. Elasticity is that predisposition which is a quality that produces the original condition in a thing<sup>148</sup>.

Non-pervasion is the existence in a part of the abode with one's own negation; the opposite of that is pervasion. What is prescribed is that which brings about merit. What is prohibited is that which brings about demerit. What is neither prescribed nor prohibited is neutrality<sup>144</sup>.

<sup>140. &#</sup>x27;I guess this will be Hari very probably' is an instance of  $\overline{u}ha$ . In the instance, 'Is this a man or a pillar', the two, man and pillar, are the *koţis* or extremes but  $\overline{u}ha$  inclines to one extreme only more prominently. 'Who is Hari?' is an instance of *anadhyavasūya*.

<sup>141.</sup> Worldly pleasure is found mixed with pain but heavenly pleasure is never so. Read in this connection, *Padārtha-candrikā*, p. 142.

<sup>142.</sup> The fluidity of water is sāmsiddhika, while that of gold or ghee is naimittika.

<sup>143.</sup> Velocity abides in earth, water, light, air and mind. Mental impression abides only in the soul. Elasticity abides in earth only. According to some it abides in earth, water, light and air, the four tangible substances but Viśvanātha, in his Muktāvalī discards this view as unauthoritative (apramāṇa).

<sup>144. &#</sup>x27;A monkey sitting on a tree' is an instance of avyūpakatva, as the tree is the abode of both the conjunction of the monkey with the tree and the negation of such a conjunction.

Genus  $(j\bar{a}ti)$  is that generality which is free from any of the annulling circumstances. Condition  $(up\bar{a}dhi)$  is that generality which involves such annulling circumstances<sup>145</sup>.

Darkness is the negation of light on which blackness is superimposed  $^{\mathbf{146}}.$ 

The relation of knowledge with its object is nothing but being the object of cognition. Being an object of right apprehension consists in its being characterized solely by true knowledge<sup>1.47</sup>.

The predication of number in regard to qualities etc., is due to the co-existence of the number with qualities in one and the same abode, namely in an object. Therefore, the predication of number in regard to qualities is due to the co-existence of number with qualities 148.

The cause is that which produces the effect or product. An

. 145. The annulling circumstances are enumerated in the *Mitabhāṣinī*. 'Any characteristic which is common to a number of individuals cannot be a *jāti* proper or cannot give a class-notion in the full sense of the word. Otherwise there would be a great confusion about the distinction of genus and species. All such common characteristics as involve a cross division etc., are relegated to the class *upādhi*'—Ghate.

Bhūtatva and mūrttatva are not jāti but upādhi.

146. The statement of the Mīmāmsakas-

'Tamah khalu calam nīlam parāpara-vibhūgavat | prasiddhadravya-vaidharmyān navabhyo bhettumarhati' ||

is refuted. The absence of light can be perceived without the assistance of light. Darkness also can be so perceived. As the absence of light is not a separate substance, so also darkness is not a separate substance, the latter being but the non-existence ( $abh\bar{a}va$ ) of light.

- 147. The reason why prameyatva is defined here is stated in the  $Pad\ddot{a}rtha-candrik\tilde{a}_1$  p. 147.
- 148. Samkhyā is a guṇa and can only reside in dravya and not in another guṇa. How can we then use such expressions as sail rasāh, sapta rūpani etc., (rasa and rūpa being guṇas)? The answer is that number and quality abide in one and the same thing. Hence, secondarily number is said to abide in qualities. It is not because number is in intimate relation with quality that the former is said to abide in the latter.

intimate or inherent cause is that, in intimate relation with which, the effect is produced. A non-intimate or non-inherent cause is that, the causal capacity of which is ascertained, (i. e., which is definitely known as possessing the power to produce) and which is closely bound up with the intimate cause. An instrumental cause is that which is a cause but which is neither of the two causes, intimate and non-intimate <sup>149</sup>.

Corporeality ( $m\bar{u}rtatva$ ) consists in being possessed of a dimension, characterized by some limit, such as 'this much' etc. Non-corporeality consists in the negation of corporeality<sup>150</sup>.

Totality of causes ( $s\bar{a}magr\bar{\iota}$ ) is that which is never separated from the effect (i. e., which being present the effect must follow). <sup>151</sup>.

Enumeration (ulleśa) is the statement of categories by their names only 152.

Colour, taste, odour, touch, number, dimension, severalty, conjunction, disjunction, priority, posteriority, gravity, fluidity and predisposition are in intimate relation with the earth.

Colour, taste, touch number, dimension, severalty, conjunc-

The cause can remain apart from the effect but the effect cannot remain apart from the cause,  $\boldsymbol{\cdot}$ 

<sup>149.</sup> A cause is that which must necessarily or indispensibly exist before an effect and which is not anyathāsiddha, i. e., which otherwise could not be, which is not otherwise constituted, which is not disproved to be a cause by some other circumstances and which does not refer to accidental and remote circumstances. See in this connexion, Notes on Vedānta-siddhāntasūktimanjarī, C. S. S., No. IV.

<sup>150.</sup> Earth, water, light, air and mind are corporeal substances; ether, time, space and the soul are non-corporeal substances.

<sup>151.</sup> Tantu, turīsamyoga, the maker of pala and other things, for instance, together form what is called sāmagrī, in the case of a piece of cloth.

<sup>152.</sup> Division or classification (vibhāga) is included in enumeration (uddeśa) because vibhāga does not give us anything new but only the varieties of the things enumerated.

tion, disjunction, priority, posteriority, gravity, fluidity, viscidity and predisposition are in intimate relation with water.

Colour, touch, number, dimension, severalty, conjunction, disjunction, priority, posteriority fluidity and predisposition are in intimate relation with light.

Touch, number, dimension, severalty, conjunction, disjunction, priority, posteriority and predisposition are in intimate relation with air.

Number, dimension, severalty, conjunction, disjunction and sound are in intimate relation with ether.

Number, dimension, severalty, conjunction and disjunction are in intimate relation with time and space.

Number, dimension, severalty, conjunction, disjunction, intellect (cognition), pleasure, pain, desire, aversion, effort (volition), merit, demerit and mental impression are in intimate relation with soul.

Number, dimension, severalty, conjunction, disjunction, priority, posteriority and predisposition (velocity) are in intimate relation with mind<sup>153</sup>.

Action is in intimate relation with corporeal substances and it is non-eternal. Generality is in intimate relation with substance, quality and action. Particularities are in intimate relation with eternal substances. Inherence and non-existence are never in intimate relation with anything. Substance, in the form of product, is in intimate relation with its parts but

<sup>153.</sup> Colour and fluidity are common to earth, water and light; taste and gravity are found in earth and water only; odour and elasticity are peculiar to earth only; touch is common to earth, water, light and air; number, dimension, severalty, conjunction and disjunction are common to all the nine substances; priority, posteriority and velocity are common to earth, water, light, air and mind, the five corporeal substances; intellect or knowledge, pleasure, pain, desire, aversion, effort or volition, merit, demerit and mental impression are peculiar to soul only; viscidity is peculiar to water only; and sound is peculiar to ether only.

substance, not in the form of product, is never in intimate relation with anything 154.

The destruction of a substance proceeds from the destruction of its intimate and non-intimate causes. The destruction of a quality proceeds from (i) the destruction of the intimate cause (ii) the destruction of the non-intimate cause, (iii) the destruction of the instrumental cause and (iv) the production of a contrary quality. The destruction of an action proceeds from (i) the destruction of the intimate cause, (ii) the destruction of the non-intimate cause and (iii) from a subsequent conjunction. Antecedent non-existence is destroyed by the same causes as produce its counter-entity. Reciprocal non-existence is destroyed by the causes that destroy its counter-entity.

The production of substance, quality and action proceeds from intimate, non-intimate and instrumental causes. Of these causes, the intimate cause of the three can be nothing but a substance. As for the non-intimate cause, it is always a conjunction in the case of substance and action. In the case of quality, however, the non-intimate cause may be sometimes (i) another similar quality, sometimes (ii) another dissimilar quality, and sometimes (iii) an action. As for the instrumental or operative cause for all things, it is the will of God, merit and demerit, (time, space etc.) <sup>156</sup>.

<sup>154.</sup> Action is to be distinguished from quality in the fact that the latter is a permanent feature of a substance while the former is transient. The heaviness of a boy, for instance, is a quality; while its falling is an action.

<sup>155.</sup> According to one view destruction proceeds in the same order as creation, while according to another the process of destruction is in the opposite order to that of creation. The latter view is more reasonable as analysis and synthesis are always found to proceed in the opposite order. Both these views seem to be favourable with Sivāditya.

<sup>156.</sup> Generality, particularity and inherence are eternal and therefore never produced. Antecedent non-existence and absolute non-existence also are not produced.

#### lxiv

Reciprocal non-existence and subsequent non-existence require, for their production, the instrumental cause only 157.

The rest of the science is all easily intelligible. Peculiarity or being endowed with a qualification (vaisistya) is the differentiation of a thing from all others 158.

An attribute (višesaņa) is that which distinguishes its abode or substratum (višesya) from all others and which bear the relation of samānādhikaranatva with the word expressive of the abode or substratum 159.

Samānādhikaraṇatva (lit., having the same abode or substratum) is expressed by words standing in the same case-relation. An accidental characteristic (upalakṣaṇa) is that which distinguishes a thing standing in a relation of vaiyadhikaraṇya with the word expressive of that thing. Vaiyadhikaraṇya (lit., having a different abode or substratum) is expressed by words standing in different case-relations 160.

<sup>157.</sup> Non-existence (abhāva) cannot have an intimate cause as it cannot be in intimate relation with anything. For the same reason a non-intimate cause is also not possible because it is nothing but a cause that is closely bound up with the intimate cause. According to some reciprocal non-existence is neither produced nor destroyed. The anyopyābhāva of ghaṭa is present even when ghaṭa is not produced. It cannot be said that a ghaṭa that is anutpanna (not produced) is not something different from pala.

<sup>158.</sup> The Vaisesika view of 'Vaisistya' is explained here. The statement 'dandi purusah' means that the man in question is distinguished from all persons who do not possess a danda, staff.

<sup>159.</sup> In the example 'rupavun ghatale', 'rupa' is a visesana.

<sup>160.</sup> In the example 'jaṭābhis tāpaṣaḥ', 'jaṭā' is an upalakṣaṇa, as it stands in a different case relation from tāpaṣa.

<sup>&#</sup>x27;A distinguishing attribute is a visesaṇa when it forms a part and parcel of the thing distinguished, but is an upalakṣaṇa when it is not so or is only distantly connected with it'—Ghate.

Being the abode or substratum of a thing consists in having a genus  $(j\bar{a}ti)$  in intimate connection with itself<sup>161</sup>.

The state of being all-pervading i.e., all-pervadingness (vibhutva) consists in being in contact with all the corporeal substances. Separable connection (yutasiddhi) is the relation between two things that exist apart from each other. Inseparable connection (ayutasiddhi) is the relation between two things that do not exist apart from each other and that have the relation of the abode ( $\bar{a}dh\bar{a}ra$ ) and the abider ( $\bar{a}dheya$ ), between them <sup>162</sup>.

A science ( $\hat{sastra}$ ) is that treatise which teaches the means leading to the Highest Good <sup>163</sup>.

Thus ends the treatise Saptapadārthī written by Śivāditya\*.

<sup>&#</sup>x27;A विशेषण is that which abides in the same abode as the व्यावृत्ति (i. e., in the thing distinguished). Thus in 'क्षवान् घटः', रूप abides in घट in which also abides तदितरवावृत्ति (since it is घट that is distinguished). On the other hand, an उपलच्च (lit. उप समीपे वर्त्तमानमेव यक्षचयति तत्) has not the same abode as व्यावृत्ति. Thus in 'कार्त्तन देवदत्तस्य ग्रहम्' the काल is supposed to distinguish the house in question from others, even by being unconnected with the house, at the time of speaking.' (Indian Thought).

<sup>161.</sup> Ghala possesses adhikaranatva as the ghalatva-jūti can abide in ghala by an intimate connection.

<sup>162.</sup> Vidyamānayoh means prihak vidyamānayoh and so in the case of avidyamānayoh.

<sup>163.</sup> The Vaisesika aphorisms are called  $\dot{sastra}$ , because they impart knowledge of the several categories that leads to salvation.

<sup>\*</sup> Śivāditya ends his treatise by saying 'May this (treatise) the Sapta-padārthā be the light-giver as to the nature of things as long as the Earth with the seven insular continents and the seven principal mountains continues to be,'

The seven insular continents are: Jambu, Plakşa, Śālmali, Kuśa, Krauñca, Śaka and Puṣkara; and the seven principal mountains are: Mahendra, Malaya, Sahya, Himavat, R̥kṣa, Vindhya and Pāriyātra.

We may note here that the mention of the seven insular continents and the seven principal mountains is very aptly suited to the name of the work, Saptapadūrthī, 'Seven Categories'.



### Authorities consulted (Abbreviations)

- 1. Bibliotheca Indica, Calcutta (Bib. Ind.).
- 2. Bhāṣāpariccheda, Muktāvali, Dinakari, Rāmarudrī, ed. Lakṣman Śāstrī Draviḍ.
- 3. Colebrooke's (Col.) miscellaneous Essays, ed. E. B. Cowell.
- Gobhilagṛḥya-sūtra with Bhaṭṭanārāyaṇa's Bhāṣya, ed. Calcutta Sanskrit Series.
- 5. Journal of the Royal Asiatic Society (JRAS).
- 6. Khandanakhandakhādya, trans. Jhā (Indian Thought).
- 7. Kiranāvali, ed. Benares, 1884 and 1897.
- 8. Kusumāñjali, ed. Bibliotheca Indica.
- 9. Mahābhārata, ed. Bangavasi Office, Calcutta.
- 10. Mimāmsāsūtra of Jaimini, ed. Benares.
- 11. Müller's Six Systems of Indian Philosophy.
- 12. Nyāyabhāsya of Vātsyāyana, ed. Benares, 1896.
- 13. Nyāyakandali of Śridhara, ed. Benares, 1895.
- 14. Nyaya Philosophy, Sāḍholal Lectures, by Gangānāth Jhā (Indian Thought).
- 15. Nyāyamañjarī of Jayanta, ed. Benares, 1895.
- 16. Nyāyasūtra, ed. and trans. S. C. Vidyābhūṣaṇa, 1909.
- Nyāyasiddhāntamañjarī of Jānakinātha (The Pandit, new series).
- 18. Nyāyasāra of Bhā Sarvajňa, ed. Vidyābhūṣaṇa, 1910.
- 19. Nyāyavārtika of Uddyotakara, ed. Bib. Ind., 1887-1904.
- Nyāyavārtikatātparyatikā of Vācaspati Miśra, ed. Benares, 1898.

### lxviii

- 21. Nyāyavārtikatātparyapariśuddhi, ed. Bib. Ind.
- 22. Praśastapāda's Bhāṣya, ed. Benares, 1895.
- 23. Parikṣāmukhasūtra of Māṇikya Nandin, ed. Bib. Ind.
- 24. Sarvadarśanasaṃgraha of Mādhava, ed. Anandāśrama.
- 25. Saddarśanasamuccaya of Haribhadra with Commentary, ed. Bib. Ind.
- Saptapadārthi, ed. Benares; ed. V. S. Ghate; ed. Trans. Gurumūrti.
- 27. Sānkhyasūtra, ed. Bib. Ind.
- 28. Tarkāmrta of Jagadiśa, ed. Calcutta, 1880.
- 29. Tarkabhāṣa of Keśava Miśra, ed. Poona, 1894.
- 30. Tattvacintāmaņi of Gangeśa, ed., Bib. Ind.
- 31. Tarkakaumudi of Laugāksi Bhāskara, ed. M. N. Dvivedi, 1886.
- 32. Tārkikarakṣā of Varadarāja, ed. Benares, 1903.
- 33. Tarkasamgraha of Annam Bhaṭṭa, ed. Y. V. Athalye, 1897, with preface by M. R. Bodas.
- 34. Tarkasaṃgraha (TS.) ed. Mehendale.
- Tarkasamgraha, ed. M. M. Kuppusvāmi Śāstri (Primer of Indian Logic).
- 36. Vaiseșikasūtra (V. S.), ed. Bib. Ind.
- 37. Vaisesikasūtropaskāra of Śankara Miśra, ed. Bib. Ind.
- 38. Vidyābhūṣaṇa's History of Indian Logic (Calcutta University).
- 39. Vyomavatī of Vyomasivācārya, ed. Benares.
- 40. Yogasūtra of Patañjali, Bombay Sanskrit Series, 1882.

## सप्तपदार्थीसृताणां सूची

| ્દ્રગાગ પત્રાક્રા:                            | स्त्राण पन्नाङ्काः                        |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| अङ्गवैकल्यसाभासत्वम् । पक्षधर्मत्वेना-        | व्यतिरेकि चेति। तदपि स्वार्थ              |
| निश्चितत्वमसिद्धत्वम् । पक्षविपक्ष-           | परार्थं च ॥ २५ ॥ १८                       |
| मात्रस्पर्शित्वं विरुद्धत्वम् । पक्षत्रय-     | अनेकेषामेकक्षणसम्बन्धो यौगपद्यम् ॥११३॥ ६९ |
| वृत्तित्वमनैकान्तिकत्वम् । साध्य-             | अन्धकारोऽप्यभावः॥ ४४ ॥ ॥ ३७               |
| तद्भावसाध्यत्वं सन्दिग्धत्वम् ॥               | अन्योन्याभावप्रध्वंसाभावयोस्तु निमित्ता-  |
| १३४॥ ८०                                       | देव केवलादुत्पत्तिः ॥ १९७ ॥ ८९            |
| अत्र गन्ध-संयोग-विभाग-परत्वापरत्व-            | अपरं तु सकछं शास्त्रं खबोधमिति।           |
| <b>स्ख-दुःख-द्वेष-संस्कार-धर्माधर्म-शब्दा</b> | वैशिष्ट्यमन्यव्यावृत्तिः॥१९८॥ ९१          |
| अनित्यैकरूपाः, अन्ये तु नित्यानित्य-          |                                           |
| रूपाः । संयोगादिशब्दान्तास्तु अन्या-          | अप्त्वजातिमत्य आपः। शीतस्पर्शवत्य         |
| पका एव । बुद्धीच्छा-प्रयक्षा उभय-             | आपः ॥ ६७ ॥ १२                             |
| रूपाः। अन्ये स्वाश्रयव्यापकाः॥                | अन्यापकत्वं स्वाभावसादेश्यम् । तदभावो     |
| ३९॥ ३६                                        | व्यापकत्वम् । विहितत्वं धर्मोत्-          |
| अधर्मत्वसामान्यवान् दुःखासाधारण-              | पादकत्वम् । निषिद्धत्वमधर्मोत्पाद-        |
| कारणमधर्मः ॥ ९७ ॥ ६२                          | कत्वम् । उभयविपरीतत्वमुदासीन-             |
| अनादिः सान्तः प्रागभावः । सादिरनन्तः          | त्वम् ॥ १४४ ॥ ८३                          |
| प्रध्वंसाभावः । अनादिग्नन्तः संसर्गा-         | अस्मृतिरूपं ज्ञानमनुभवः। तत्त्वानु-       |
| भावोऽत्यन्ताभावः। तादात्म्य-                  | भवः प्रमा। अतत्त्वज्ञानमप्रमा।            |
| निषेघोऽन्योन्याभावः॥ १०१॥ ६३                  | अनवघारणं ज्ञानं संशयः। अवघारण-            |
| अनिष्टव्यापकप्रसञ्जनं तर्कः ॥ १३६ ॥ ८१        | रूपातत्त्वज्ञानं विपर्ययः। अज्ञाय-        |
| अनुमितिप्रमाऽयोगव्यवच्छिन्नमनुमानम् ।         | मानकरणजन्यस्तत्त्वानुभवः प्रत्यक्ष-       |
| तच व्यासिपक्षधर्मताविशिष्टलिङ्ग-              | प्रमा। ज्ञायमानकरणजन्यस्तत्त्वा-          |
| ज्ञानम् ॥ १२४ ॥ ७३                            | नुभवोऽनुमितिप्रमा ॥ १२२ ॥ ७२              |
| ानुमितिरपि त्रिविधा लिङ्गस्य त्रैविध्यात्,    | आकाशस्तु घटाकाशादिभेदिभिन्नोऽनन्त         |
| केवलान्वयि केवलन्यतिरेकि अन्वय-               | एव ॥ १४ ॥ २१                              |
|                                               |                                           |

| सूत्राणि पत्राडु                                                     | तः         |
|----------------------------------------------------------------------|------------|
| आकाशादित्रयं तु वस्तुत एकमेव उपाधि-                                  |            |
| भेदान्नानाभृतम् ॥ १७ ॥                                               | २२         |
| आकाशादिपञ्चकं नित्यमेव अपरं नित्या-                                  |            |
| नित्यं च॥२०॥                                                         | २६         |
| आत्मत्वसामान्यवान् बुद्धिगुण                                         |            |
| आत्मा ॥ ७३ ॥                                                         | ५४         |
| आत्मनो भोगकारणं विषयः ॥ ११० ॥                                        | ६७         |
| आत्मा तु परमात्मा क्षेत्रज्ञश्चेति द्विविधः ।                        |            |
| परमात्मा ईश्वर एक एव । क्षेत्रज्ञा                                   |            |
| अस्मदादयोऽनन्ता एव ॥ १८ ॥                                            | રષ્ટ       |
| भादित्यपरिवर्त्तनोत्पाद्यपरत्वापरत्वासम-                             |            |
| वायिकारणाधारः परत्वापरत्वानधि-                                       |            |
| करणं कालः ॥ ७१ ॥                                                     | ५३         |
| आदित्यसंयोगानुत्पाद्यपरत्वापरत्वासम-                                 |            |
| वायिकारणाधारः परत्वापरत्वानधि-                                       |            |
| करणं दिक्॥ ७२॥                                                       | ५३         |
| आदित्यसंयोगोत्पाधे परत्वापरत्वे काल-                                 |            |
| कृते, आदित्यसंयोगानुत्पाचे परस्वा-                                   |            |
| परत्वे दिक्कृते ॥ १२० ॥                                              | ७१         |
| आपोऽपि द्विविधाः, नित्या अनित्याश्च।                                 |            |
| परमाणुळक्षणा नित्याः । कार्यळक्षणा-                                  |            |
| ्रस्त्वनित्याः। ता अपि शरीरेन्द्रिय-                                 |            |
| ्र विषयरूपाः । शरीरं वरुणलोके ।                                      |            |
| इन्द्रियं रसव्यञ्जकं रसनम् । विषयः                                   |            |
| सरित्समुद्रादिः ॥ ११ ॥                                               | १९         |
| आरोपितनीछरूपोऽभावोऽन्धकारः॥१४६॥                                      | SS         |
| इच्छात्वसामान्यवत्यर्थित्वलक्षणा                                     | * 1        |
| इच्छा ॥ ८९ ॥                                                         | <b>६</b> ၀ |
| इदानीं लक्षणाधीनत्वात् तत्त्वज्ञानस्य<br>लक्षणमेवोच्यते । तत्र केवल- |            |
| व्यतिकी हेतुविशेषो व्यवणम् ॥५६॥                                      | Şξ         |
| A                                                                    |            |

सूत्राणि पत्राङ्काः इयत्तावच्छिन्नपरिमाणयोगित्वं मूर्त्तत्वम् । तदभावोऽमूर्त्तत्वम् ॥ १५० ॥ उत्कटेककोटिकः संशय ऊहः। अना-छिङ्गितोभयकोट्यनवधारणज्ञान -मनध्यवसायः ॥ १४० ॥ उत्क्षेपणत्वजातिमदूर्द्वु देशसंयोगकारणं कर्म उत्क्षेपणम् । अपक्षेपणत्वजातिमद्घी-देशसंयोगकारणं कर्म अपक्षेपणम्। आकुञ्चनत्वजातिमद्द वक्रत्वापादकं कर्म आकुष्चनम् । प्रसारणत्वजाति-मद ऋजुत्वापादकं कर्म प्रसारणम्। गमनत्वजातिमदनियतदेशसंयोगकारणं कर्म गमनम् ॥ ९९ ॥ ६२ उत्क्षेपणादयो विद्वितनिषिद्धोदासीन-ख्वाः ॥ ४० ॥ 3 & उत्पत्तिस्तु द्रव्यगुणकर्मणां समचाय्य-समवायिनिर्मित्तकारणेभ्यः । समवायिकारणं त्रयाणां द्रव्यमेव। असमवायिकारणं द्रव्यकर्मणोः संयोग एव। गुणस्य त्वसमवायिकारणं क्रवित् समानजातीयं क्रविद्समान-जातीयं गुणान्तरम्, कचित् कर्म। निमित्तकारणं सर्वेशमेव ईश्वरेच्छाऽ-दृष्टादीनि ॥ १५६ ॥ उपजीव्यप्रमाणनिश्चितसाध्यविपरीतत्वं कालात्ययापदिष्टत्वम् ॥ १३५ ॥ उपाधिश्र साधनाव्यापकृत्वे सति साध्य-समन्यांतिः ॥ १२७॥ Sep.

जहानध्यवसाययोस्तु संशय एव ॥ ३१ ॥

सुत्राणि पत्राङ्काः एकविभक्तयन्तपदवाच्यत्वं समानाधि-करणत्वम् , व्यधिकरणं सद् व्यावर्त्तक-मुपलक्षणम् । भिन्नविभक्तयन्तपद-वाच्यत्वं वैयधिकरण्यम् ॥ १६० ॥ एतेषां सत्त्वज्ञानं निःश्रेयसे हेतः । तत्त्वमनारोपितं रूपम्, तस्य ज्ञान-मनुभवः॥ ५२॥ 88 मध्ये नित्यानां कारणत्वमेव। अनित्यानां कारणत्वं कार्यत्वं च। तच समवायिकारणम् असमवायि-कारणं निमित्तकारणं चेति त्रिविधं अपरे भेदाः स्वयमृह-कारणम् । नीयाः॥ ५१॥ 38 एवं प्रत्यभिज्ञाहानोपादानोपेक्षाज्ञानाना-मपि ॥३०॥ 33 एवं सर्वत्र लक्षणे प्रयोगो दृष्टव्यः। तत्र पदार्थसामान्यलक्षणं कृतमेव ॥५८॥ एवमन्यस्यापि पदार्थस्य सतोऽत्रैवान्त-र्भावः, यथा संख्याया एव गुणे ॥५०॥ ४० कर्म कर्मत्वजातियोगि, आद्यसंयोगविभागयो-रसमवायिकारणं चेति ॥६१॥ कर्मजः संस्कारो वेगः । ज्ञानजः संस्कारो स्थित्यापादको भावना । संस्कारः स्थितिस्थापकः ॥१४३॥ कर्म मूर्त्तद्वयसमवेतमनित्यमेव। सामान्यं द्रव्य-गुण-कर्म-समवेतम् । विशेषास्तु नित्यद्रच्यसमवेताः। समवायाभावाव-समवेतावेष । द्रव्यं त कार्यरूपं स्वाचयवसमवेतम्। अकार्यं द्रव्य-मसमवेतमेव ॥१५४॥

सुत्राणि पत्राङ्गाः कर्माणि उत्क्षेपणापक्षेपणाकुञ्चनप्रसारण-गमनानि पञ्जैव ॥५॥ 88 कर्मासमवायिकारणकः संयोगः कर्मजः। संयोगासमवायिकारणकः संयोगजः। कर्मासमवायिकारणको विभागः कर्मजः। विभागासमवावि-कारणको विभागो विभागजः ॥११९॥ ७१ कार्यायोगन्यवन्छिन्ना सामग्री ॥१५१॥ कार्योत्पादकत्वं कारणत्वम् । स्वसमवेत-कार्योत्पादकत्वं समवायिकारणत्वम् । समवायिकारणप्रत्यासन्नमवध्रतसाम-र्ध्यम् असमवायिकारणत्वम् । उभय-विपरीतत्वं निमित्तकारणत्वम् ॥१४९॥ ८५ उत्पत्तिस्थितिविनाशलक्षण-कालस्त स्त्रिविधः ॥१५॥ २१ गन्धत्वज्ञातियोगी घाणग्राह्यो गुणो गन्धः ॥७७॥ 99 गन्घोऽपि द्विविधः, छरभिरछरभिश्चेति। स्पर्शस्त शीतोष्णानुष्णाशीतभेदात् त्रिविधः । संख्या एकत्व-द्वित्व-बहुत्वभेदात् त्रिविधा। परिमाणम् अणु-महद्द-दीर्घ-हरूवभेदाद् विविधम् । पृथक्त्वमेकानेकवृत्ति । संयोगोऽपि द्विविधः, कर्मजः संयोगजश्चेति । विभागोऽपि द्विविधः, विभागजश्च। परत्वं कालकृतं दिक-कृतं च । अपरत्वमपि दिक्कृतं काल-क्रुतंच॥ २३॥ गुणस्तु गुणस्वजातियोगी, जातिमत्त्वे सत्य-चलनात्मकत्वे सति समबाधिकारण-रहितश्रेति ॥ ६० ॥ ४९

| सुत्राणि पत्राङ्काः                                    | सूत्र  |
|--------------------------------------------------------|--------|
| गुणादिषु च संख्याव्यवहारः संख्याप्रत्या-               | तुल्य  |
| सत्तिनिबन्धनः। अत एव संख्या-                           |        |
| प्रत्यासत्तिनिबन्धनत्वम् ॥ १४८ ॥ ८५                    | ते च   |
| १ <b>२</b> ₹ ४ <b>५</b>                                |        |
| गुणास्तु रूप-रस-गन्ध-स्पर्श-संख्या-                    | तेजस   |
| ६ ७ ८ ८                                                |        |
| परिमाणपृथक्त्वसंयोगविभाग<br>१० ११ १२ १३ १४ १५ १६       | तेजोः  |
| परत्वापरत्व-बुद्धि-छख-दुःखेच्छा-द्वेष-                 |        |
| १७ १८ १८ २० २१                                         |        |
| प्रयतगुरुत्वद्भवत्वस्नेहसंस्कार-                       |        |
| २२ २३ २४<br>धर्माधर्म-शब्दाब्रतुर्विंशतिरेव ॥ ४ ॥   १६ |        |
| गुद्दत्वत्व-जातिमदेकवृत्त्याद्यपतनासमवायि-             |        |
| कारणं गुरुत्वम् ॥ ९२ ॥ ६०                              | दिग्   |
| गुरुत्वं समाहाररूपमेकावयविनिष्ठं च ॥३३॥ ३४             |        |
| जातिप्रत्यासत्तिरधिकरणत्वम् ॥ १६१ ॥ ९३                 |        |
| ज्ञातता ज्ञानविषयसम्बन्ध एव ॥ ४७ ॥ 🛚 ४०                |        |
| ज्ञानसम्बन्धो ज्ञानविषयत्वम् । तत्त्व-                 | दुःखं  |
| ज्ञानेन नियमेनावच्छेयत्वं प्रमेयत्वम् ॥                |        |
| ₹80 II <<8                                             | 1      |
| तत्र द्रव्याणि पृथिव्यप्-तेजो-वाय्वाकाश-               | दुःख   |
| काल-दिगात्म-मनांसि नवैव ॥ ३ ॥ १९                       |        |
| तत्र पक्षवचनं प्रतिज्ञा । लिङ्गस्य पक्ष-               | द्रवत  |
| धर्मत्ववचनं हेतुः। दृष्टान्तवचन-                       |        |
| मुदाहरणम् । परामर्शत्ववचनमुप-                          | द्रवर  |
| नयः। लिङ्गसम्बन्धप्रयुक्तनिश्चित-                      | द्रवर  |
| साध्यवस्ववचनं निगमनम् ॥१३३॥ ७९-८०                      |        |
| तदाभासा असिद्धविरुद्धानैकान्तिकानध्यव-                 | द्रव्य |
| सितकाछात्ययापदिष्टप्रकरणसमाः॥२७॥ ३०                    |        |
| तर्क-स्वरनो संशयविपर्ययावेव ॥२८॥ ३१                    | द्वेष  |

| सूत्राणि पत्राङ्का                         | •  |
|--------------------------------------------|----|
| तुल्यत्वेनाभावयोः प्रत्यभावववनं प्रसञ्जनम् |    |
| ા १३ હા                                    | ८१ |
| ते च द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-विशेष-सम-     |    |
| वायाभावाख्याः सप्तैव ॥२॥                   | १४ |
| तेजस्त्वजातियोगि उष्णस्पर्शवत् तेजः        |    |
| nह <u< td=""><td>५२</td></u<>              | ५२ |
| तेजोऽपि नित्यमनित्यं च । परमाणुरुक्षणं     |    |
| नित्यम्, कार्येरुक्षणमनित्यम् । तदपि       |    |
| शरीरेन्द्रियविषयरूपम् । शरीर-              |    |
| मादित्यलोके । इन्द्रियं रूपन्यञ्जकम् ।     |    |
| विषयो भौम-दिन्यौदर्याकरज-                  |    |
| रूपः ॥ १२ ॥                                | १९ |
| दिग् ऐन्द्री आग्नेयी याम्या नैक्रिती       |    |
| वारुणी वायवी कौवेरी ऐशानी                  |    |
| नागी ब्राह्मी रौद्री चेत्येकादश-           |    |
| विधा ॥ १६ ॥                                | २२ |
| दुःखं तु शरीरं षडिन्द्रियाणि तद्विषयाः षड् |    |
| बुद्धयः छखं दुःखं चेत्येकविंशति-           |    |
| प्रकारम्॥ ५५ ॥                             | ४५ |
| दुःखत्व-सामान्यवन्निरुपाधिप्रतिकूलत्रेयं   |    |
| दुःखम् ॥ ८८ ॥                              | ६० |
| द्रवत्वत्व-जातिमद्र एकवृत्तिस्यन्द्रनासम-  |    |
| वायिकारणं द्रवत्वम् ॥ ९३ ॥                 | ६१ |
| द्रवत्वं सांसिद्धिकं नैमित्तिकं च ॥ ३४ ॥   | ३५ |
| द्रव्यं तु द्रव्यत्वसामान्ययोगि गुणवत्     |    |
| समवायिकारणं चेति ॥ ५९ ॥                    | ४८ |
| द्रव्यसमवायिकारणमवयवः। द्रव्यानारम्भव      | ;  |
| कार्यद्रव्यमन्त्यावयवि ॥ १०४ ॥             | ६५ |
| द्वेषत्वजातिमान् प्रज्वलनात्मको द्वेषः॥९०॥ | ६० |

| सूत्राणि पत्रा                                 | ङ्काः     |
|------------------------------------------------|-----------|
| धर्मः प्रवर्त्तको निवर्त्तकश्च । अधर्मः फलाव-  |           |
| सानो नमस्कारादिनाश्यक्ष ॥ ३७ ॥                 | ફુલ્      |
| धर्मत्वसामान्यवान् छखासाधारणकारणं              |           |
| धर्मः ॥ ९६ ॥                                   | ६२        |
| निःश्रेयसं पुनस्तत्त्वज्ञानोत्पाद्यमिथ्या-     |           |
| ज्ञानकारणप्रध्वंससमानाधिकरण-                   |           |
| तत्कार्यसमस्तदुःखाभावः ॥ ५४ ॥                  | કર        |
| नित्यत्वं प्रध्वंसविरद्यः। अनित्यत्वं          |           |
| प्रध्वंसवत्त्वम् ॥ १०२ ॥                       | ६४        |
| नित्यसम्बन्धः समवायः॥ ६४ ॥                     | 9         |
| निद्रादुष्टान्तःकरणजं ज्ञानं स्वप्नः । योगज-   |           |
| धर्माननुगृहीतस्य मनसो निरिन्दिय-               |           |
| प्रदेशावस्थानं निदा ॥ १३८ ॥                    | ८२        |
| निरवयवः क्रियावान् परमाणुः ॥ १०३ ॥             | ६४        |
| निर्बाधकं सामान्यं जातिः। सवाधकं               |           |
| सामान्यमुपाधिः ॥ १४५ ॥                         | cs        |
| पक्षधर्मता तु व्याप्यस्य पक्षसम्बन्धः।         |           |
| व्यापकं साध्यम् । व्याप्यं                     |           |
| लिङ्गम् ॥ १२६ ॥                                | 0B        |
| पक्षव्यापकः सपक्षज्ञून्यो विपक्षाद             |           |
| व्यावृत्तोऽबाधितविषयोऽसत्प्रतिपक्षः            |           |
| केवलव्यतिरेकी ॥ १२९॥                           | ७७        |
| षक्षव्यापकः सपक्षरूपर्शी विपक्षश्रून्यो-       |           |
| ऽबाधितविषयोऽसत्प्रतिपक्षः केव-                 |           |
| ळान्वयी ॥१२८॥                                  | <i>७७</i> |
| पक्षव्यापकः सपक्षरूपर्शी विपक्षाद् व्यावृत्तो- | Ì         |
| ऽबाधितविषयोऽसत्प्रतिपक्षोऽन्वय-                |           |
| व्यतिरेकी ॥१३०॥                                | ૭૮        |
| परत्वत्वसामान्यवत् परव्यवहारासाधा-             | ĺ         |
| रणकारणं परत्वम् । अपरत्वत्व-                   |           |

सूत्राणि पत्राङ्गाः सामान्ययोगि अपरव्यवहारासाधा-रणकारणम् अपरत्वम् ॥८४-८५॥ परार्थाङ्गानि प्रतिज्ञा-हेतूदाहरणोपनय-निगमनानि । उभयाङ्गानि पक्ष-धर्मत्वम् सपक्षे सत्त्वम् विपक्षाद व्यावृत्तिरबाधितविषयत्वम् असत्-प्रतिपक्षितत्वं चेति ॥२६॥ परिमाणत्वजातियोगि मानव्यवहारा-साधारणकारणं परिसाणम् ॥८०॥ पार्थिवमात्रेन्धनं तेजो भौमम्। जल-मान्नेन्धनं तेजो दिन्यम्। पार्थिव-जलेम्धनं तेज औदर्यम्। निरिन्धनं तेज आकरजम्, तच छवर्णादि ॥१११॥ पृथक्त्वजातियोगि पृथग्व्यवहारासाधारण-कारणं पृथक्त्वम् ॥८१॥ पृथिवीत्वसामान्यवती पृथिवी। गन्ध-वती पृथिवी ॥६६॥ 9 पृथिवी नित्या अनित्या च। परमाणु-लक्षणा नित्या, कार्यलक्षणा त्वनित्या साऽपि शरीरेन्द्रियविषयरूपा । शरीर-मस्मदादीनां प्रत्यक्षसिद्धम्, इन्द्रियं गन्धव्यञ्चकं विषयो ब्राणम् : घटादिः ॥१०॥ 28 प्रतियोगिज्ञानाधीनज्ञानोऽभावः ॥६५॥ प्रमाऽयोगव्यवच्छिन्न' प्रमाणम् । प्रत्यक्ष-प्रमाऽयोगन्यवन्छन्नं प्रत्यक्षप्रमा-तचेश्वर-घाण-रसन-चक्ष्:-स्पर्शन-श्रोत्र-मनोलक्षणम् ॥१२३॥ प्रमितिविषयाः पदार्थाः ॥१॥

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ĺ          | <b>ŧ</b> 🕽                                    |            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------|------------|
| सूत्राणि पत्राड्ड                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>हाः</b> | सूत्राणि पत्राः                               | <b>21:</b> |
| प्रयत्नत्वसामान्यवान् प्रयत्नव्यवहारासाधा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            | मनस्त्वजातियोगि स्पर्शश्चन्यं क्रियाधिकरणं    |            |
| रणकारणं प्रयत्नः ॥९१॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ęο         | मनः ॥७४॥                                      | ૬૪         |
| प्रयत्नोत्पाद्यसाधनाधीनं छखं सांसारिकम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ı          | यदवच्छिन्ने आत्मनि भोगस्तदाय-                 |            |
| इच्छामात्राघीनसाधनसाध्यं छखं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            | तनम् ॥१०८॥                                    | ६६         |
| स्वर्गः ॥१४१॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ૮રૂ        | रसत्वजातियोगी रसनग्राह्यो गुणो रसः ॥७६        | ॥५६        |
| प्रयोगस्तुछञ्चणमितरेभ्यो भिद्यते केवल-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            | रसोऽपि मधुर-तिक्त-क्टु-कषायाम्नु-लवण-         |            |
| व्यतिरेकिहेतुविशेषत्वात्, यदितरेभ्यो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            | वित्र-भेदात् सप्तविधः॥ २२ ॥                   | २६         |
| न भिद्यते तत् केवलव्यतिरेकिहेतु-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            | रूपं सित-छोहित-पीत-कृष्ण-हरित-कपिश-           |            |
| विशेषोऽपि न भवति यथा धूमवत्त्वम्,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            | वित्र-भेदात् सप्तविधम् ॥ २१ ॥                 | २ ६        |
| तथा चेदं केवलन्यतिरेकिहेतुविशेषो न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            | रूपत्वजातिमत् चक्षुर्मात्रग्राह्यो गुणो रूपम् |            |
| भवतीति न, तस्मादु इतरेभ्यो न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            | ॥ ७६ ॥                                        | ્વવ        |
| भिद्यत इति न, किंतु भिद्यत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ļ          | रूप-रस-गन्ध-स्पर्श-संख्या-परिमाण-पृथक्त       | <b>1</b> - |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४७         | संयोग-विभाग-परत्वापरत्व-गुरुत्व-              |            |
| प्रागभाववत कार्यम् ॥१०५॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ĘĢ         | द्रवत्व-संस्काराः पृथिवीसमवेताः ।             |            |
| प्रागभावादयः प्रतियोगिभेदादनन्ता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ·* '       | रूप-रस-स्पर्श-संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-         |            |
| एव ॥४२॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2.0        | संयोग-विभाग-परत्वापरत्व-गुरुत्व-              |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३७         | द्रवत्व-स्नेह-संस्कारा अप्छ समवेताः ।         |            |
| बुद्धित्वसामान्यवती आत्माश्रयः प्रकाशो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            | रूप-रूपर्श-संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-      |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9          | विभाग-परत्वापरत्व-द्रवत्व-संस्कारा-           |            |
| बुद्धिरपि स्मृतिरनुभवश्च। अनुभवोऽपि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            | स्तेजःसमवेताः ।                               |            |
| द्विविधः प्रमाऽप्रमाच। अप्रमाऽपि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |            | स्पर्श-संख्या-परिमाण-पृथक्त्वसंयोग-           |            |
| संशयो विपर्ययश्च। प्रमा प्रत्यक्ष-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            | विभाग-परत्वापरत्व-संस्कारा वायु-              |            |
| मनुमितिश्र । प्रत्यक्षं सप्तप्रकारम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            | समवेताः ।                                     |            |
| तच ईश्वर-घ्राण-रसन-चक्षुस्त्वक्-श्रोत्र-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            | संख्या-परिमाणपृथक्त्व-संयोगविभाग-             |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २७         | शब्दा आकाशसमवेताः ।                           |            |
| भावनाऽसाधारणकारणज्ञानं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            | संख्या-परिमाण-प्रथक्त्व-संयोग-विभागाः         |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ७१         | काळ-दिक्समवेताः ।                             |            |
| The state of the s | ६५         | संख्या-परिमाणपृथक्त्व-संयोगविभाग-             |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३७         | बुद्धि-छख-दुःखेच्छा-द्वेष-प्रयत्न-धर्मा-      |            |
| मनस्तु प्रत्यात्मनिष्ठत्वादनन्तम् ॥१९॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २५         | धर्म-भावना आत्मसमवेताः।                       |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |                                               |            |

| सुम्राणि पत्राङ्काः                                       |
|-----------------------------------------------------------|
| संख्या-परिमाणपृथक्त्व-संयोगविभाग-                         |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                     |
| परत्वापरत्व-संस्कारा मनःसमवेताः<br>॥ १९३ ॥                |
| लघुत्वं गुरुत्वाभावः ॥ ४९ ॥ 🧓 ४०                          |
| वस्तुस्वरूपमात्रग्रहणं निर्विकल्पकम् ।                    |
| विशिष्टस्य ग्रहणं सविकल्पकम्।                             |
| अतीतावच्छिन्नवस्तुग्रहणं प्रत्यभि-                        |
| ज्ञानम् । दुःखसाधनज्ञानं हानम् ।                          |
| -                                                         |
| छखसाधनज्ञानमुपादानम् । उभया-                              |
| साधनत्वज्ञानमुपेक्षा॥ १३९॥ ८२                             |
| वायुत्वजातियोगी अरूपस्पर्शवान                             |
| वायुः ॥ ६९ ॥ ५२<br>वायुरपि नित्योऽनित्यश्च । परमाणुळक्षगो |
| नित्यः, कार्यछक्षणोऽनित्यः। कार्य-                        |
| रूपः शरीरेन्द्रिय-विषय-प्राणलक्षणः।                       |
| शरीरं वायुळोके। इन्द्रियं स्पर्श-                         |
| व्यञ्जकम् । विषयो वृक्षादिकम्प-                           |
| ·                                                         |
| जनकः। प्राणस्तु शरीराभ्यन्तरचारी                          |
| वायुः, स एव क्रियाभेदादपानादिसंज्ञां                      |
| छमते ।     स्तिमितवायुस्तु परमाणु-                        |
| समृह एवानारब्धद्रव्यः ॥ १३ ॥ । २०                         |
| विनाशः प्रध्वंसः ॥ ११६ ॥ ७०                               |
| विनाशस्तु द्रव्यस्य समवाय्यसमवायिकारण-                    |
| नाशाभ्याम् । गुणस्य तु समवाय्य-                           |
| समवायिनिमित्त-कारण-नाशविरोधि-                             |
| गुणेभ्यो नाशः। कर्मणः समवाय्य-                            |
| समवायि-निमित्त-कारण-नाशोत्तरसं-                           |
| योगाभ्यां विनाशः, प्रागभावस्य प्रति-                      |
| योग्युतपादनसामग्रीतः, अन्यो-                              |
| न्याभावस्य प्रतियोगिनाशकार-                               |
| णात ॥ १५५ ॥ । । ८७-८८                                     |

सूत्राणि पत्राङ्काः विभागत्वसामान्यवान् विभक्तप्रत्यया-साधारणकारणं विभागः ॥ ८३ ॥ विभागानुत्पाद्यविभागप्रागभावसम्बन्ध-कर्मावच्छित्रः कालः क्षणः । तन्मात्र-स्थायि क्षणिकम् ॥ ११४ ॥ 89 विशेषस्तु सामान्यरहित एकव्यक्ति-बृत्तिः ॥ ६३ ॥ ५१ विशेषास्तु यावन्नित्यद्रव्यवृत्तित्वादनन्ता एव ॥ ७ ॥ वैशिष्ट्यं तु विशेषणविशेष्यभावः सम्बन्ध एव ॥ ४६ ॥ 39 व्यापकमात्रं सामान्यं परम् । व्याप्यमात्रं सामान्यमपरम् । व्याप्यव्यापकोभय-रूपं सामान्यं परापरम् ॥ १०० ॥ **व्या**प्तिश्च व्यापकस्य व्याप्याधिकरण उपाध्यभावविशिष्टः सम्बन्धः ॥१२५॥ ७४ शक्तिर्द्रव्यादिकस्वरूपमेव ॥ ४५ ॥ शब्दगुणमाकाशम् ॥ ७० ॥ शब्दत्वसामान्ययोगी श्रोत्रग्राह्यो गुणः शब्दः ॥ ९८ ॥ ६२ शब्दो वर्णात्मकोऽवर्णात्मकश्च ॥ ३८ ॥ शरीरसम्बन्धेन ज्ञानवत्त्वं क्षेत्रज्ञत्वम्। प्रत्यातम-समवेत-धर्माधर्मोप-गृहीतत्वं प्रत्यात्मनिष्ठत्वम् ॥ ११७ ॥ संयोगत्वसामान्यवान अनित्यसम्बन्धः संयोगः ॥ ८२ ॥ 96 संस्कारत्वजातिमान् स्वोत्पत्त्यवस्था-पादको गुणः संस्कारः ॥ ९५ ॥ संस्कारो वेगो भावना स्थापकश्चा। ३६॥ ३५

| स्त्राणि पत्रा                                                              | ङ्काः | सूत्र                   |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------|-------------------------|
| सकळकारणयौगपद्यमुत्पत्तिः ॥ ११२ ॥                                            | ६८    | सामा                    |
| सकलमूर्तसंयोगित्वं विभुत्वम्। विद्य-                                        |       | f                       |
| मानयोः सम्बन्धो युतसिहिः।                                                   |       | सिता                    |
| अबिद्यमानयोराधाराधेययोः सम्बन्धो-                                           |       | 1                       |
| -3                                                                          | -68   | ŧ                       |
| संख्यात्वसामान्यवती संख्या। गणना-                                           |       | 7                       |
| <b>ऽसाधारणकारणं संख्या ॥ ७९ ॥</b>                                           | ५७    | f                       |
| संज्ञामात्रेण पदार्थानामभिधानमुद्देशः ॥१५२                                  | ॥ ८६  | f                       |
| स च श्रवण-मनन-निदिध्यासन-साक्षात्-                                          |       | सुखं                    |
| कारलक्षणब्रतुर्विघः ॥ ५३ ॥                                                  | ४२    | g                       |
| सन्दिग्धसाध्यधर्भत्वेनोपात्तत्वं पक्षत्वम् ।                                |       | f                       |
| निश्चितसाध्याधिकरणत्वं सपक्षत्वम् ।                                         |       | ₹                       |
| निश्चितसाध्यानधिकरणत्वं विपक्ष-                                             |       | f                       |
| त्वम् ॥ १३१ ॥                                                               | 96    | f                       |
| सप्तद्वीपा धरा यावद यावत् सप्त घराघरा                                       |       | सुखत्व                  |
| तावत् सप्तपदार्थीयमस्तु वस्तुप्रकाशिनी ।                                    | 168   | Ę                       |
| समवायस्त्वेक एव ॥ ८ ॥                                                       | १८    | स्थिति                  |
| समानाधिकरणं व्यावर्त्तकं विशेषणम्                                           |       | ₹                       |
| ॥ १५९ ॥                                                                     | ९२    | 53                      |
| सविकल्पक-निर्विकल्पकयोस्तु प्रमाया-                                         |       | स्रेहः र                |
| मप्रमायां चान्तर्भावः॥ २९॥                                                  | 32    | स्नेहत्व                |
| सांसिद्धिकत्वं तेजःसंयोगानुत्पाद्यत्वम् ।                                   |       | सं                      |
| तेजःसंयोगोत्पाद्यत्वं नैमित्तिक-                                            | 1     | स्पर्शत                 |
| त्वम् ॥ १४२ ॥                                                               | ८३    | Æ                       |
| साक्षात्कारिज्ञानकरणिमन्द्रियम् ॥१०९॥                                       | ६६    | स्वसम्                  |
| साहरयमुपाधिरूपं सामान्यम् ॥४८॥                                              | So    | સં                      |
| साधनश्रेयोऽभिधायकं शास्त्रमिति ॥१६३॥                                        |       | स्वार्थर                |
| सामान्यं जातिरूपमुपाधिरूपं च। जातिरूपं                                      | ,     | ₹<br>;                  |
| सामान्य जातिरूपमुपावरूप च । जातिरूप<br>सत्ताद्रव्यगुणकर्मत्वादि । उपाधिरूपं |       | ्र                      |
| पाचकत्वादि ॥ ४१ ॥                                                           | ३७    | हेतवे ३                 |
| मामान्यं जित्यमेकमनेकसमवेतम् ॥ ६२ ॥                                         | 90    | हत्य <b>र</b><br>प्रभवे |

ाणि पत्राङ्काः ान्यं परम् अपरं परापरं चेति त्रिविधम् ॥ ६ ॥ १६ दीनां सप्तानां सितत्वादिकं रुक्षणम् । मधुरादीनां मधुरत्वादिकम् । गन्धयोः इरभित्वास्तरभित्वे । शीतादीनां शीत-:वादिकम् । एकत्वादीनामेकत्वत्वा**-**देकस्। अणुत्वादीनामणुत्वत्वा-दिकम् ॥ ११८ ॥ सांसारिकं स्वर्गश्च। दु:खमपि इच्छाऽपि दुःखकारणमात्रप्रभवम् । द्विविधा । साध्यविषया साधनविषया व । द्वेषोऽपि साध्यविषयः साधन-प्रयत्नोऽपि विहित-वेषयश्च । नेषिद्धोदासीनविषयः ॥ ३२ ॥ 38 त्रसामान्यवन्नि**र**पाध्यनुकूळवेद्यं उखम् ॥ ८७ ॥ ५९ तेर्वर्तमानत्वम् । तच प्राक्सम्बद्ध-**न्वाभावरहितस्वरूपवत्त्वम् स्वकार्य-**ग्रागभावसम्बन्धित्वं वा ॥ ११५ ॥ 🛚 ६९ स्वाभाविक औपाधिकश्चेति ॥ ३५ ॥ ३५ द्रव्यत्वत्वशून्यः सामान्यवान् **ांग्रहासाधारणकारणं स्नेहः ॥ ९४ ॥** वजातियोगी स्पर्शनमात्रग्राह्यो गुणः पर्काः ॥ ७८ ॥ ५ ६ वितस्खदुःखान्यतरसाक्षात्कारो ोगः ॥ १०७ ॥ ६६ वमर्थरूपत्वम् । परार्थस्वं शब्द-पत्वम् । शब्दस्याप्यनुमानविषय-वेनाविनाभावोपजीवकत्वेन वा अनु-गनत्वम् ॥ १३२ ॥ जगतामेव संसारार्णवसेतवे । सर्वविद्यानां शम्भवे गुरवे नमः ॥

# सटीक-सप्तपदार्थीग्रन्थगतविषयाणां सूची

| विषयाः              |              | पन्नाङ्काः                     |
|---------------------|--------------|--------------------------------|
| अधर्मलक्षणम्        | •••          | ६२,१२५,१२६                     |
| अधिकरणलक्षणम्       | •••          | ९३,१४५,१५९                     |
| अनुभवतद्वान्तरः     | भेदलक्षणानि  |                                |
|                     |              | १३२,१५६                        |
|                     |              | ा <b>रूपणम्</b> ४२,११४         |
| अनुमानप्रमाणलक्ष    |              | ७३,१३३,१५६                     |
| अनुमितिलिङ्गन्नैवि  | ध्यम्        | २८,१०६                         |
| अन्धकारलक्षणम्      | •••          | ८४,१४३,१५८                     |
| अन्धकारस्याभावेः    | ऽन्तर्भावः   | ३७,१११                         |
| अन्येषां प्रमाणादि  | पदार्थानां : | बुद्धिद्रन्यादी यथा-           |
| यथमन्तर्भावः        | •••          | ४०,११३                         |
| अन्वयव्यतिरे किल्ह  | <b>ल</b> णम् | ७८,१३५,१५७                     |
| अभावनिरूपणम्        | •••          | १८,१०१,१४८                     |
| अभावलक्षणम्         | •••          | <i><b>٩१,</b>११९,१</i> <b></b> |
| अभावाबान्तरभेदा     | नां छक्षणानि | ६३,१२६,१२७,                    |
| 277                 |              | १९४,१५५                        |
| अवयवपञ्चकलक्षणा     |              |                                |
| अवयवलक्षणम् अन      | त्यावयविख    | क्षणञ्च ६५,१२८,<br>१५५,१५६     |
| अव्यापकत्वादिसञ्ज   | णानि         | ८३,१४२,१५८                     |
| आकाशकालदिगात्य      | ममनसां नि    |                                |
| आकाशकालदिशाम्       | एकत्वम्      | २२                             |
| आकाशनिरूपणम्        | •••          | २१                             |
| आकाशलक्षणम्         | •••          | ५३,११९                         |
| आत्मलक्षणम्         | •••          | ५४,१२०                         |
| आत्मविभागः          | •••          | २४,१०४                         |
| <b>आयतन</b> लक्षणम् | •••          | ६६,१२९                         |
| इच्छालक्षणम्        | •••          | ६०,१२२                         |
| इन्द्रियलक्षणम्     | •••          | ६६,१२९,१५६                     |
|                     |              |                                |

| विषयाः                    |          |                                       | rana.      |
|---------------------------|----------|---------------------------------------|------------|
| <b>उत्क्षेपणादिकर्म</b> ल | Tabintus |                                       | पत्राङ्काः |
| उत्क्षेपणादीनां वि        |          | •                                     | ६२,१५४     |
| 1                         |          |                                       | ६६,११०     |
| उत्पत्तिलक्षण <b>म्</b>   | . ••     | • 1                                   | ८,१२९      |
| उद्देशलक्षणम्             | ••       | •                                     | ૮૬         |
| उपाधिलक्षणम्              |          |                                       | ४,१९७      |
| <b>ऊहानध्यवसाययो</b>      | ः संश    | येऽन्तर्भावः ३                        | ३,१०८,     |
|                           |          |                                       | १५०        |
| कर्म निरूपणम्             | •••      | १६,१०                                 | ०,१४८      |
| कर्मलक्षणम्               | •••      | ५०,११                                 | ७,१५२      |
| कारणतद्वभेदलक्षण          | ानि      | ۵                                     | ५,१४३      |
| कार्यलक्षणम्              | •••      | · <b>ફ</b>                            | ५,१२८      |
| कालनिरूपणम्               | •••      | २१,१०                                 | ४,१४८      |
| काललक्षणम्                | •••      | ५३,१२                                 | ०,१५३      |
| केवलव्यतिरेकिलक्ष         | णम्      | ७७,१३                                 |            |
| केवलान्वयिलक्षणा          | ą        |                                       |            |
| क्षणलक्षणम्               |          |                                       |            |
| क्षेत्रज्( जीव )लक्ष      | गम्      |                                       | ,१३०       |
| गन्धलक्षणम्               | •••      |                                       | १,१२१      |
| गन्धाद्यपरत्वान्तगु       | गविभा    |                                       |            |
| •                         |          |                                       | , १४९      |
| गुणनिरूपणम्               |          | <b>१</b> ६,१००                        |            |
| गुणलक्षणम्                |          | 86,880                                |            |
| गुणादौ संख्याव्यवः        | हारति    |                                       |            |
| G                         | 21111    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | १५९        |
| गुणानामनित्यत्वारि        | देखपेण   | ापरो विभागः                           | ₹€,        |
|                           |          | १०९,११                                | ,१५१       |
| गुरुत्वलक्षणम्            |          | ६०,१२३,१२४                            |            |
| गुरुत्वविभागः             | •••      | ₹8,₹०€                                |            |
|                           |          |                                       |            |

## [ १० ]

| विषयाः                 |            | `पत्राङ्काः   | विषयाः                  |          | पत्राङ्काः                           |
|------------------------|------------|---------------|-------------------------|----------|--------------------------------------|
| जल निरूपणम्            |            | १९,१०३        | पक्षसपक्षविपक्षसक्षण    | ानि      | ७८,१३५,१३६                           |
| जललक्षणम्              | •••        | ५२            | पदार्थतत्त्वज्ञानं निः  | त्रेयसहे | तुः, शब्दनिर्वचनम्,                  |
| जातिलक्षणम् उपाधि      |            | ८४,१४२,१५८    | ज्ञानस्यानुभवत्वम्      |          | ४१,११४,१५१                           |
| ज्ञातताया नातिरिक्त    |            | ४०,११२        | पदार्थनिरूपणम्          | •••      | १४,९९,१००,१४७                        |
| ज्ञानभेदळक्षणानि       |            | १४१,१४२,१५८   | पदार्थस्वरूप <b>म्</b>  | •••      | १३,९८,९९,१४७                         |
| ज्ञानसम्बन्धलक्षणम्    |            |               | पदार्थानां मध्ये निरु   | गनां व   | कारणत्व-                             |
|                        |            | १४३,१५८       | मनित्यानां कारणत्वं     | कार्य    | त्वञ्च, कारणानां                     |
| तक्छक्षणम्             | •••        | ८१,१४०,१५८    | त्रैविध्यम्             |          |                                      |
| तर्कस्य संशयरूपत्व     | म्, स्वप्न | स्य च         | परत्वलक्षणम् अपरत       |          |                                      |
| विपर्ययरूपत्वम्        |            | ३१,१०७,१६०    | परत्वापरत्वाचान्तरः     |          |                                      |
| तेजोनिरूपणम्           | •••        | १९,१०३        |                         |          |                                      |
| तेजोभेदलक्षणानि        |            | ६७,१२९        |                         | •••      | ६४,१२७,१५५                           |
|                        |            | 99            | परादिसामान्यलक्षण       | म्       | ६३,१२६,१५४                           |
| तेजोलक्षणम्            | •••        |               | परार्थानुमानाङ्गानि     | •••      | २९,१०६                               |
| दिग्लक्षणम्            | •••        | ५३,१२०        | परिमाणलक्षणम्           |          | ५८,१२१                               |
| दिङ्निरूपणम्           | •••        | २२,१०४,१४८    | पृथक्त्वलक्षण <b>म्</b> |          | ५८,१२१                               |
| <b>दुःखभेदाः</b>       |            | ४५,११५        | पृथिवी निरूपणम्         |          | १८,१०१,१०२,१०३                       |
| दुःखरुक्षणम्           | •••        | ६०,१२२        |                         |          |                                      |
| द्रवत्वभेदलक्षणम्      | •••        | , ८३          |                         |          | २१,१६८<br>म् ९४,१४ <b>५,१</b> ५९     |
| द्रवत्वलक्षणम्         | •••        | ६१            |                         |          | यः २०,८०२,८२२<br>योरन्तर्भावः ३३,१५० |
| द्रवत्वविभागः          |            | ३५            |                         |          |                                      |
| द्रव्यनिरूपणम्         | •••        | १५,१००,१४७    | प्रमाणलक्षणम् प्रत्य    | क्षप्रम  | ाणलक्षणञ्च ७३,                       |
| <b>द्र</b> व्यलक्षणम्  | •••        | 8<, 224, 220, |                         |          | १३२,१३३,१५६                          |
|                        |            | ફિલ્ફે, ફેલ્સ | प्रयत्नलक्ष्णम्         | •••      | ६०,१२३                               |
| द्रव्यादीनां विनाशनि   | नेरूपणम्   | ८७,८८,१४३,    | प्रसञ्जनलक्षणम्         | •••      | ८१,१४०,१५८                           |
|                        |            | १४४,१५९       | प्रागभावादिविभाग        | :        | ३७                                   |
| द्रव्यादीनामुत्पत्तिनि | ारूपणम्    | ८८,८९,१४४     | बुद्धिलक्षणम्           |          | ५९,१२२                               |
| हेषलक्षणम्             | •••        | . ६०,१२२      | बुद्धिविभागः प्रमाऽ     | प्रमारि  | वेभागश्च २७,१०६,                     |
| धर्मलक्षणम्            |            | ६२,१२५        |                         |          | १४९                                  |
| धर्माधर्मविभागः        | •••        | ३५,१०९,१५०    | भोगलक्षणम्              |          | ६६,१२८,१५६                           |
| निःश्रेयसस्वरूपनिरू    | पणम्       | . કર,         | मङ्गल-ग्रन्थसमाप्ती     | •••      | ९४,१४६,१५९                           |
| ( दुःखाभावो मोक्षः     | )          | ११४,११५,१५१   | मङ्गलाचरणम्             |          | १,९७,९८,१४७                          |
| नित्यलक्षणम् अनित      |            | ६४,१२७,१५५    | मध्यत्वम्               |          | ३७,१११,१५१                           |
| पक्षधर्मतालक्षणम्      | • • • •    | ७४,१३४,१५७    | मनसोऽनन्तत्वम्          | •••      | २९                                   |

## [ ११ ]

| विषयाः                        |                           | पत्राङ्काः       | विषयाः                        |            | पत्राङ्काः           |
|-------------------------------|---------------------------|------------------|-------------------------------|------------|----------------------|
| मनोलक्षणम्                    |                           | (४,१२०           | संस्कारभेदलक्षणानि            |            | ८३,१४२               |
| मूर्त्तत्वलक्षणम्, अमृ        | र्त्तत्वलक्षणम्           | ૮ફ               | संस्कारलक्षणम्                | ६          | १,१२४,१२५,१५४        |
| यौगपद्यलक्षणम्                | •••                       | ६९               | संस्कारविभागः                 | •••        | ३९                   |
| रसलक्षणम्                     | ५६,१३                     | १०,१२१           | समवायनिरूपणम्                 |            | १८,१०१,१४८           |
| रसविभागः                      | २६,१०४,१०                 |                  | समवायलक्षणम्                  | ۹          | १,११८,११९,१५३        |
| रूपलक्षणम्                    |                           | 44,820           | समानाधिकरणत्वोप               |            |                      |
| रूपविभागः                     |                           | १६,१०४           | <b>लक्षणानि</b>               |            | ९२,१४५,१५९           |
| रूपादिपरिमाणान्ता             |                           |                  | सविकल्पकनिर्विकल              | पकयोः !    |                      |
| હ્યાહ્યાસ્માગાસ્લા            | 41*((સ્વહુ <b>્</b> વગા1મ | १३०              | रन्तर्भावः                    |            | २,१०७,१०८,१५०        |
| <b>लक्षणलक्षणम्</b>           | ४६,११५,१                  | १६,१५१           | सादृश्यस्य नातिरिस            |            |                      |
| लक्षणलक्षणे प्रयोगः           | •••                       | ४७               | साधम्यंबैधम्यंनिरूप           |            | 80,882,883           |
| छघुत्वस्य नातिरि <del>त</del> | त्वम् ।                   | 30,223           | सामग्रीलक्षणम्                | ٠٠٠        | ८६,८७,१४३<br>८६,१५९  |
| वायुनिरूपणम्                  | २०,१०३,१                  | ,१४८             | सामान्यनिरूपणम्               | •••        | १६,१००,१४८           |
| वायुलक्षणम्                   | •••                       | ६२,१५३           | सामान्यलक्षणम्                |            | ०,११७,११८,१५२        |
| चिनाश <b>लक्षणम्</b>          | •••                       | 60               | सामान्यविभागः                 | •••        | 30,980,888           |
| विभागलक्षणम्                  | •••                       | २८,१२२           | <b>छ</b> खदुःखेच्छाद्वेषप्रयद |            |                      |
| विभुत्वयुतसिद्धायुत           |                           | ९३,९४,           | 0113111131211111              |            | <b>१</b> ५०          |
|                               |                           | १४५              | <b>स्लभेदलक्षणम्</b>          |            | ८३,१४२,१५८           |
| विशेषणलक्षणम्                 | •••                       | ९२,१४४           | <b>स्वलक्षणम्</b>             |            | <b>५९,१२</b> २       |
| विशेषनिरूपणम्                 | १७,१                      | ००,१०१           | स्थितिलक्षणम्                 | •••        |                      |
| <b>विशेष</b> लक्षणम्          | ५१,११८,१                  | ५२,१५३           | _                             | •••        | ६९,१३०,१५६           |
| विषयलक्षणम्                   | •••                       | ६७,१२९           | स्रेहलक्षणम्<br>स्रेहविभागः   | •••        | ६१,१२४ <b>,१</b> ५४  |
| वैशिष्ट्यलक्षणम्              | 58,8                      | ४४,१५९           | _                             | •••        | ३५,१०९,१५०           |
| वैशिष्ट्यस्य नातिरि           | कत्वम्                    | ३९,११२           | स्पर्शस्थाम्<br>स्मृतिस्थाम्  | •••        | ५६,१२१<br>७१,१३१,१५६ |
| <b>न्या</b> प्तिलक्षणम्       | ७४,१३३,१                  | ३४,१५६           | स्वप्रतस्याम् निद्रात         | <br>स्थान  | حر, <i>१</i> ४٥,१४१, |
| शक्तेर्द्रव्याद्यनतिरित्त     |                           | ११,११२           | a transfer to the trade       |            | १९८                  |
| शब्दळक्षणम्                   | ६२,१                      | २६,१५४           | स्वार्थानुमानलक्षणम           | (, परार्था | -                    |
| शब्दविभागः                    |                           | ०९,१५१           | शब्दस्याप्यनुमा               |            |                      |
| शरीरलक्षणम्<br>संस्थानकामा    |                           | २८,१५६           |                               |            | १५७                  |
| संख्यालक्षणम्<br>संयोगलक्षणम् |                           | ५७,१२१<br>२१,१२२ | हेत्वाभासतदवान्तर             |            |                      |
| संयोगविभागाचान्त              |                           | 2,230,           |                               | ३८,१३      | ९,१४०,१५७,१५८        |
|                               |                           | ें १३१           | हेत्वाभासाः                   | •••        | ३०,१०७,१४९           |
|                               |                           |                  |                               |            |                      |

# सप्तपदार्थी

## हेतवे जगतामेव संसारार्णवसेतवे। प्रभवे सर्वविद्यानां शम्भवे गुरवे नमः॥

### मितभाषिणी

वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थैयोगीश्वरैध्येयमजं विशुद्धम् । उमाऽनुमाभ्यामभिगम्यमानं वन्दे महेशं सदनुप्रहेशम्(A)॥ विञ्नोशादीन् नमस्कृत्य माधवाख्यसरस्वती। शिवादित्य'कृते टीकां करोति मित्रभाषिणीम्॥

वागीश एकः सरराजवन्द्यः कृत्वा पुरस्तर्कसिद्दावतीर्णः । न्यवेशयद् यत्र विभज्य रूपं नाम्ना गुणेनापि समे शिवेन । फणिभूषण-कामाख्यानाथाख्यं तद्र गुरुद्वयम् । ध्यात्वा सप्तपदार्थीया टिप्पनी क्रियते मया ॥

(A) वेदान्तेति । वेदान्त उपनिषत् तदृरूपं यद् विज्ञानं विरुक्षणज्ञानसाधनं शास्त्रं तेन शोभनमप्रामाण्यशङ्काविधूननेन दृढतरं यथा तथा निश्चिता अथां आत्मा तदितरे च येस्तादृशै-याँगीश्वरें युंक्तयुञ्जानयोगिभिर्धेयम् । ध्येयत्वेन प्राप्तं मूर्त्तमत्त्वं परिदृरति अजिमिति, अजं जन्मादि-विकारपट्करिद्वं कूटस्थिनित्यम् । तथात्वमेवोपपाद्यति—विशुद्धमिति, उपाधिरिष्ठित्तमित्यर्थः । अत्रोपाधिशून्यस्य ध्येयत्वं न सम्भवतीत्याशङ्क्य विशुद्धत्वं स्वरूपनिर्देशाभिप्रायेणवेनोक्तम्, ध्यानार्थं त्वस्ति कल्पितं रूपमित्याद्ध—उमेति । उमया पार्वत्या अभिगम्यमानं प्राप्यमाणं स्वीकृतार्द्ध-शरीरम्, एवम्भूतमेव अनुमया अभिगम्यमानम् अनुमित्या विषयीकृतमनुमानप्रमाणगोचरमिति पर्यविसितार्थः । एतेन पूर्वोक्ते निद्ध्यासन्वक्षणध्यानविषयत्वे हेतुरुक्तः । तथा च स्मृतिः— 'श्रोतव्यः श्रुतिवावयेभ्यो मन्तव्यश्चोपपत्तिमः । मत्वा च सततं ध्येय एते दर्शनहेतवः ॥' इति ।

विशिष्टशिष्टाचारानुमितश्रुतिवोधितकर्त्तव्यताकं कर्त्तव्यविझविद्यातकं परमैश्वर-नमस्कारळज्ञणं मङ्गळमाचरन् अर्थाद्विषयप्रयोजने दर्शयति—हेतवे इति ।

नतु नमस्कारादि मङ्गळाचरणं (A)फळप्रमाणयोरभावाद्युक्तमिति चेत्—न, फळं तावत् कर्त्तव्यविषयविष्ठध्वंस एव वरीवर्त्ति न त्वभीष्ठसमाप्तिः, तत्र मङ्गळस्यान्वयव्यतिरेकाभ्यां व्यभिचारात्, (B)क्रतेऽपि मङ्गळे काद्मबर्यादौ समाप्त्यभावात्, अक्रतेऽपि मङ्गळे प्रमत्त-नास्तिकाद्यनुष्ठितकर्मसमाप्तेः। विष्ठध्वंसे तु नैवम्, यावन्मङ्गळं तावद् विष्ठध्वंसाङ्गीकारात्, विष्ठध्वंस'कामानां ताद्वशाचारानुमित-श्रुत्या विष्ठध्वंसकामो नमस्काराद्याचरेत्' इत्येवंस्पया विष्ठध्वंसमङ्गळयोः कार्यकारणभावाववोधनेनाव्यभिचारात्। समाप्तिस्तु प्रतिबन्धक'विष्ठध्वंससहक्रत-

भन्न य उमयाऽभिगम्यमानो भवित स उमया कथमनिभाग्यमानः स्यादिति अनुमापदे ननस्तदर्थस्य व अभिगमनिक्रयायामन्वयस्याऽऽपाततः प्रतीयमानत्वाद्व उमाकर्तृकाभिगमन्यक्तौ उमाकर्तृ कत्वा-भावावगाहृनाह्वा विरोधः, स वानुमापदस्य नन्न्रशूत्यत्वेनार्थान्तरपरतया परिहृतः । यहा, उमया अभिगम्यो छम्यो मानः प्रणयकोपो यस्य, यमवलम्ब्य उमया प्रणयकोपो हृदि ध्रियते हृत्यर्थः । अथवा, उमयेव यस्य मानं परिमाणमियक्ता ज्ञायत इत्यर्थः । एवम् अनुमया अभिगम्यम् आभिमुख्येनातुकूल्येन प्राप्यं मानं 'तद्देक्षते'त्यादि प्रमाणवाक्यं यत्र, तथा च प्रमाणह्यसंस्वत्यत्वेन नास्तिकैवैनाशिकैरिप नात्र संशयः कर्त्तव्य इति भावः । एतेन ईश्वरे साधनविशेषवतः प्रत्यक्षविपयत्वं तथा शास्त्रानुमानयोरपजीन्योपजीवकभावश्च सम्भवतीति प्रदर्शितम् । विश्वद्धस्यापि रूपकल्पनोपपादनायाऽऽह सदिति । सतां साधूनामनुगहे श्रुभोदकंभोगापवर्गफलल्लामा उपायप्रदर्शनादौ ईशं समर्थम् । एतेन 'उपासकानां कार्यार्थं ब्रह्मणो रूपकल्पना' इति शास्त्रं प्रमाणीकृतम् । एतादशं महेशं सर्वशक्तिसम्पन्नमेव तदाख्यं बह्म वन्दे इति वाक्यार्थः । वैशेषिकप्रकरणे न्याख्यातन्ये टीकाकृतो वेदान्तिविशेषत्वेन स्वसम्प्रदायसम्मतमङ्गलावरणं न दोषायेति विभावनीयम् ।

- (A) फलेति। तथा च 'न कुर्यान्निष्मलं कर्में'ति निषेधसत्त्वेन मङ्गलाचरणं न कर्त्तव्यसित्य-भिप्रायः। ननु सन्ध्यावन्दनादिनित्यकर्मणः फलराहित्येऽध्यस्ति कर्त्तव्यतेत्यत आह —प्रमाणेति। तथा च तत्र 'अहरहः सन्ध्यामुपासीत' इति श्रुतिरस्ति प्रमाणम्, तेन प्रत्यवायानुत्पत्त्यादिरूपं फलमपि सिध्यतीति चेदस्त्यत्रापि अनुमिता श्रुतिः फलं चेति भावः। प्रमाणाभावोऽत्र मङ्गला-चरणस्य कर्त्तव्यतायामेवाशङ्कितो न तु मङ्गलाचरण इति बोध्यम्।
- (B) समाप्तेः फलत्वे अन्वयव्यभिचारं दर्शयति—क्रुतेऽपीति । व्यतिरेकव्यभिचारमाह— अकृत इति ।

<sup>ा.</sup> चतः परंक-पुत्तके 'हिसमाप्ती' इत्यधिकस्। 2. चतः परंक-पुत्तके 'तया हि' इत्यधिकस्। 3. '-कामनया' ख। 4. '-दुरित' ख।

लोकावगतस्वकारणादेव, यथा—(A)कारीरीयागेणा वप्रहम्बंसे वृष्टिः स्वकारणा देव भवित तद्वत् । किवत् समाप्त्य भावस्तु विद्यभूयस्त्वाद्वतरोत्पन्नविद्यान्तराद्वेति । नास्तिकानुष्टितकर्मसमाप्तिस्तु (B)जन्मान्तराद्वनुवर्त्तमानविद्याभावात् । प्रयोगस्तु— नमस्कारो वेदवोधितकर्त्तव्यताकः अलौकिकाविगीतिशिष्टाचारविषयत्वात् दर्शाद्या- चारवत् । अस्यार्थः—वेदेन बोधिता कर्त्तव्यता यस्य सतथा । शेषाद् विभाषिति (पा० ४।४।१५४) क-प्रत्ययः । निर्विद्यसमाप्तिकामो भ्रमङ्गलमावरेदित्याचारानुमितवेदेन कर्त्तव्यता वोष्यते भ्रति साध्यार्थः ॥ निर्विद्यसमाप्तिकामो भ्रमङ्गलमावरेदित्याचारानुमितवेदेन कर्त्तव्यता वोष्यते भ्रति साध्यार्थः ॥ निर्विद्यसमाप्तिकामो निर्विद्यपत्वाच्यविद्यान्यति वेत् न, (c) नागृहीतविशेषणा भ्विशिष्टे वुद्धिरि तेत न्यायेन निर्विद्यपद्वाच्यविद्यान्यावस्यैव भ्रमल्यात् । हेतौ तु आचार भविष्यत्वादित्युक्तं चैत्यवन्दनादौ व्यमिचारः ।

इत्येवं श्रुतिनीतिसंप्ठवजलैर्मूयोभिराक्षालिते येषां नास्पदमादधासि हृदये ते शैलसाराशयाः । किं तु प्रस्तुतविप्रतीपविधयोऽप्युचैर्भवचिन्तकाः काले कारुणिक त्वयेव कृपया ते तारणीया नराः ॥ इति ।

(०) नागृहीतिविशेषणा बुद्धिर्विशिष्टे उपजायते हित न्यायेनेत्यर्थः। तथा चात्र अयम्भावः—विशिष्टबुद्धौ विशेषणज्ञानसामध्या अन्वयन्यतिरेकौ तावदनुभवसिद्धौ। एवं सत्यिप यथा तस्या विशेषणांशज्ञानसम्पादनेनैव चिरतार्थता न तु विशेष्यांशेऽपि तस्याः प्रयोज-कत्वमभ्युपेयते, तथा विश्वविरहचत एव पुरुषस्य कार्यसमाप्तिसम्भवेन समाप्तिहारीभूतविश्वविरहस्य सम्पादनेनैव मङ्गलस्य चिरतार्थता अभ्युपेया प्रथमोपस्थितत्वात्, समाप्तौ फलस्वीकारे व्यभिचाराचेति।

 $<sup>(\</sup>Delta)$  कारीरी नाम बृष्टिप्रतिबन्धकनाशको यागविशेषः । 'बृष्टिर्वर्षं तिह्विद्याते वग्रहाचग्रहो समो' इत्यमरः ।

<sup>(</sup>B) जन्मान्तरानुष्टितमङ्गळाचरणवळादिति तुद्रयनाचार्याः । अन्ये तु अस्ति नास्तिका-दीनामपि कायिकं मानसं ग्रन्थबद्दिभावेण वाचिकं वा मङ्गळाचरणमिति व्यभिचारं परिद्वरन्ति । वयं तु—ईश्वरास्तित्विनिरासार्थं सततं तिचन्तापराणां तेपामस्ति आस्तिकेभ्योऽपि गरीयो मङ्गळा-चरणमिति परिद्वरामः । अत एव—'तथाऽपि स्मर्चुणां वस्द परमं मङ्गळमसी'त्युक्तम् । तथा उद्यनाचार्या अपि—

 <sup>&#</sup>x27;-वयहे' ख। 2. ख-पुसके 'एव' इति नासि। 3. '-भावी विघ्न-' ख। 4. चतः परं क-पुसके 'नमस्कारस्य' इत्यविकम्। 5. 'नमस्कारादि मङ्ग-' ख। 6. 'इत्ययं' ख। 7. 'नचेव' ख। 8. 'विग्रेष्य- वुडिः' क। 9. 'मत्वक्तात्' ख। 10. '-विषया-' ख।

(त)चैत्यं नाम बौद्धानां 'देवस्थानम्'\* 'तद्वन्दनस्यापि'\* तदाचारविषयत्वं वरीवर्त्ति, न तु वेदबोधितकर्त्तव्यताकत्वम्, अतो विशिनष्टि—शिष्टेति। वेदप्रामाण्याभ्युपग्ता शिष्टः, तदाचारविषयत्वं चैत्यवन्दनादौ नास्तीति न व्यभिचारः। एवं विश्वामित्रादीनां 'त्रिशङ्क्वाद्ययाज्ययाजने व्यभिचारः, तस्य शिष्टाचारविषयत्वेऽपि वेदबोधितकर्त्तव्यताकत्वाभावात्, अत उक्तम् अविगीते 'त्याचारविशेषणम्। अविगीतो धर्मशास्त्राविरुद्धः शिष्टानामाचार इत्यर्थः। विश्वामित्रादीनामयाज्ययाजनादि तु विगीतमिति न 'तत्र व्यभिचारः। अविगीतेत्याद्युक्ते शिष्टानां भोजनादौ तदाचारविषये व्यभिचारः, भोजनादे रागतः प्राप्तत्वेन वेद् 'बोधितत्वाभावात्, अत उक्तम् अञीकिकेति। अञौकिकत्वं 'वेदैकविषयत्वम्(B)। भोजनं 'च प्रत्यक्तसिद्धमिति न तत्र व्यभिचारः। अञौकिकश्चासौ 'अविगीतिशिष्टाचारश्चेति समासः। आचारः प्रयस्तः तद्विषयत्वादिति हेत्वर्थः। (८)दर्शादिः शिष्टाचारविषयो भवति, 'दर्शं 'पूर्णमासाभ्यां ''स्वर्गकामो'' यजेत' इत्यादिवेदबोधितकर्त्तव्यताको भवति, तद्वत् नमस्कारो-ऽपि व्याप्तिपत्तधर्मताविशिष्टहेतुमस्वाद् वेदबोधितकर्त्तव्यताक इति प्रमाणार्थः। अतः प्रमाणफळयोः सत्ताविशिष्टहेतुमस्वाद् वेदबोधितकर्त्तव्यताक इति प्रमाणार्थः। अतः प्रमाणफळयोः सत्तान्मङ्गळाचरणं युक्तमैवेति मत्या तद्यच्चार प्रन्थकारः।

'हेतवे' इति, 'शम्भवे नम' इत्यन्वयः । 'नमः-स्वस्तो'त्यादिना (पा० २।३।१६) चतुर्थो । शं सुखं भवत्यस्मादिति च्युत्पत्त्या स्रक्ः चन्दनादेर्नमस्कारः इतः स्यान्नेश्वरस्य, अत <sup>18</sup>आह—गुरवे इति । हिताहितप्राप्तिपरिहारोपदेष्टा गुरुः, तस्मै इत्यर्थः । स्नादे''स्त्वचेतनत्वेन गुरुत्वाभावात् न तस्य नमस्कारः । गुरुत्वे हेतुमाह—विद्यानां

(महाभारतम् आदिपर्व अ० १५१, श्लो० ३३ )

- (B) अत्र वेदैकविषयत्वं यदि वेदाजन्यज्ञानाविषयत्वे सित तज्जन्यज्ञानविषयत्वरूपम्, तदा पक्षे मङ्गळाचरणे तदसम्भवात् स्वरूपासिद्धिरिति वेदैकगम्यतत्तत्फळजनकत्वकत्वमित्यर्थो बोध्यः। न चैवं भोजने प्रत्यक्षसिद्धत्वकथनं व्यर्थम्, तत्र भोजनजन्यतृसौ मानसप्रत्यक्षसिद्धत्व-कथने तात्पर्यादिति ध्येयम्।
- (C) उक्तयोः साध्यहेत्वोर्व्यासिप्रहोपायभूतं सहचारं दर्शयति दर्शादिरिति । उत्तरवाक्ये सद्वदिति दर्शानादत्र यथेत्यर्थतो बोध्यम् ।

 <sup>(</sup>A) 'चैत्यमायतने बुद्धविम्बेऽप्युद्देश्यपादपे' इति रुद्धः ।
 एको बृक्षो हि यो ग्रामे भवेत पर्णफळान्चितः ।
 चैत्यो भवति निर्ज्ञातिरर्ज्जनीयः छप्जितः ॥

<sup>ा. &#</sup>x27;खानम्' ख। 2. 'तसापि' ख। 3. ख-पुसके 'बादि'पदं नास्ति। 4. 'बाचारविशेवणिन'ति ख-पुसके नास्ति। 5. 'तहें 'ति ख-पुसके नास्ति। 6. '-बीधितकर्त्तंव्यताकलाभावात्' ख। 7. 'ऐहिकगोचर-प्रमाणादिषयलम्' ख। 8. 'तु' ख। 9. 'बिगौतवासी' ख। 10. '-पौर्ण-' ख। 11. इट ख-पुसके नास्ति। 12. '-चन्दमंगीतादर्रिप' ख। 13. 'उक्तम्' ख। 14. ख-पुसके 'तु' इति नास्ति।

प्रभवे इति । विद्याशब्दो विद् ज्ञाने इत्यस्माद् 'धातोः 'संज्ञायां समज्ञ-निषद्-निपत-मन-विद्-षुञ्-शोङ्-भृत्रिणः' [पा॰ ३।३।९९] इति सूत्रेण क्यप्-प्रत्ययान्तो ज्ञानवचनः । तेन तदुत्पाद्कानि विद्यास्थानानि छत्त्यन्ते । तानि तु—

> पुराण-न्याय-मीमांसा-धर्मशास्त्राङ्गमिश्रिताः । वेदाः स्थानानि विद्यानां धर्मस्य च चतुर्दश ॥ आयुर्वेदो धनुर्वेदो गान्धर्वं चार्थं²शास्त्रकम् ।

इति स्मृत्युक्तानि । विद्या<sup>®</sup>स्थानानां प्रभुत्वं तद्वकृत्वम्, विद्यानां वकृत्वाद् गुरुत्व-मित्यर्थः । विद्यानां प्रभवे गुरवे 'शम्भवे नम इत्युक्तेऽपि न विविक्तितेश्वर-नमस्कारसिद्धिः, योगिनां<sup>®</sup> कतिपयिवद्यास्थानवकृत्वं<sup>®</sup> सम्भवति, अत उक्तं सर्वेति । सर्वेविद्यास्थानानां प्रभुत्वं च न तद्वकृत्वमात्रम् , किन्तु स्वतन्त्रवकृत्वम्<sup>®</sup> । मुनीनां तु गुरुपूर्वकत्वात् न स्वतन्त्रवकृत्वमिति परमेश्वरस्यायं नमस्कारो नान्यस्येति सिद्धम् ।

पतत् तु °सर्वे शब्दा ब्युत्पन्ना° \* प्रवेति पत्तमाश्रित्य व्याख्यातम् । वि-प्र-शंभ्यो ड्रुसंज्ञायामिति (पा० ३।२।१५०) °सूत्रे (४)मितद्वादिभ्यश्चेति वार्त्तिकेन 'असंज्ञायां डुप्रत्ययविधानाच्च शम्भुशब्दो यौगिको व्याख्यातः ।

¹¹अथ पुराणादिप्रसिद्धिबळात् शम्भुशब्दः परमेश्वरे रूढ इति पत्तमाश्चित्येद्मैवोत्त-राद्धं व्याख्यायते¹¹¾—शम्भवं परमेश्वराय नम इत्यन्वयः। विद्यारम्भे परमेश्वर एव नमस्कार्यः 'ईशानः सर्वविद्यानमि'ति श्रुत्या ¹²समस्तिवद्यानां प्रभुत्वस्योक्तत्वात् इति स्वयन् तस्य छत्तणमाह—प्रभवं सर्वविद्यानामिति। ¹³प्रभुत्वं तत्स्वाम्यं स्वतन्त्व-¹⁴वकृत्विमिति यावत्। तम्र परमेश्वरछत्तणम्, कतिपयविद्या¹वकृव्यावृत्त्यथं सर्वति। योगिःयावृत्यथं स्वातन्त्रयं द्रष्टन्यम्। गुरवं शम्भवं नम इति सामानाधिकरण्येन गुरुदेवतयोरैक्येन विन्तनं विद्याप्राप्तावन्तरङ्गं (в)तदारम्भे कार्यमिति सूचयाम्बभूव।

<sup>(</sup>A) 'मितद्रादिभ्य उपसंख्यानिम'ति वार्त्तिकस्त्रपाठः ।

<sup>(</sup>B) अन्तरङ्गमिति, तथा च-

<sup>ा.</sup> इदं ख-पुस्ति नासि। २. '-मासनम्' इति ग्रयानारे पाटः। ३. '-स्थानानि तेषां' क-स्व। 4. इदं ख-पुस्ति नासि। 5. '-मा सुनीनां च कति-' क। 6. '-लं गुरूलं च स-' क। 7. अतः परं ख-पुस्ति 'स्थातन्त्रां नाम स्वतः प्रतिज्ञयोपलश्चलम्' इत्यधिकम्। 8. 'सवम्ब्यः अञ्जूतप्रद्वा' ख। 9. 'स्वेण' ख। 10. अतः परं ख-पुस्ति 'मितदुः मभुरित्यदिरूपिस्ज्ञार्थम्' इत्यधिकम्। 11. इदं ख-पुस्ति नासि। 12. समस्तानां' खं। 13. 'सवैविद्यानां प्रश्लम्' ख। 14. '-प्रसित्ल-' ख। 15. '-वक्नुल-' ख।

ननु लक्षणं व्यावृत्तिं व्यवहारं वा जनयित न 'तद् वस्तु साधयत्यतः परमैश्वर-साधनाय प्रमाणं वाच्यमत आह—हेतवे इति । (△)जङ्गम्यन्ते "विनाशमिति जगन्ति" उत्पत्ति-स्थिति-विनाशधर्मकाणि कार्याणि, तेषां हेतवे निमित्तकारणायेत्यर्थः । जायमानं कार्यं कत्तारं विना न सम्भवतीति तमाज्ञिपति, स एव परमेश्वर इति प्रमाणं सूचितम् । प्रयोगस्तु—सर्वं कार्यं सहेतुकम्, कादाचित्कत्वात्, यत् सहेतुकं न भवति तत् कादा-चित्कमि न भवति यथा गगनम्, तथा चेदं कादाचित्कतं न भवतीति न, तस्मात् सहेतुकं न भवतीति न (B) इति केवलन्यतिरेकी । हेतुशब्देनात्न कर्त्ता विवक्ष्यते, अत्तोऽदृष्टादिभिनं सिद्धसाधनम्।

ननु केवल्य्यतिरेकी न प्रमाणम्, व्याप्तिपत्तधर्मताविशिष्टलिङ्गाभावात् । तथा हि यो यो धूमवान् सोऽग्निमान् इति महानसादौ व्याप्तस्य धूमस्य पत्ते विह्वव्याप्यधूमवानय-मिति "ज्ञानस्यानुमितिजनकत्वं " इष्टम्, केवल्य्यतिरेकिणि तु सहेतुकत्वाभावकादावित्-कत्वाभावयोर्व्याप्तिः, कादावित्कत्वस्य "तु पत्तधर्मता । अतो व्याप्तिपत्तधर्मताविशिष्ट्यं लिङ्गस्य नास्तीति कथं तद् गमकम् ? अथ व्यतिरेकव्याप्तिमत्तया अन्वयव्यतिरेकिवत्

> यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ । तस्यैते कथिता द्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः ॥

इति श्रुत्या यदा गुरौ देववद्गक्तिर्मुक्तिपर्यन्तसाधिकोक्ता तदा का कथा तयोरैक्येन चिन्तनस्य तदुपायभूतविद्यान्तरलाभे हेतुताया इति भावः।

- (A) जङ्गम्यन्ते पुनः पुनः प्राप्नुवन्तीत्यर्थः, गत्यर्थधात्नां प्राप्त्यथंऽविवादात् । एतेन सण्ट्यादिप्रवाहस्यानादित्वं रूम्यते । अत एव गत्यर्थेभ्यो वक्रायंऽनुशिष्टोऽपि यङ्प्रत्ययो न पौनःपुन्ये विरुध्यते । दुर्विज्ञेयत्वरुक्षणस्य कौटित्यस्य वा योगो वक्तव्यस्तेन नानुपपत्ति-गन्धोऽपि । विनाशपदमत्र अन्यथानुपपत्त्या उत्पत्तिस्थित्योरप्युपरुक्षकम् । विनाशपदासत्त्वे स्थाश्रुत प्वार्थः । तेन भूमण्डरुस्य वक्षा गतिरुपोतिःशास्त्रसिद्धा शिष्येभ्य उपदिष्टा । प्रिथेन्यादौ क्रिया सर्वसम्मता इति तत्र जगत्पदं यौगिकम्, आकाशादौ तु रूढिरिति ध्येयम् ।
- (B) एवज्र 'द्वौ निषेधौ प्रकृतार्थं गमयत' इति न्यायेन यतः इदं जगत् कावाचित्कम् , अतः सहेतुकमिति प्रकृतार्थे पर्यवसानमिति भावः । हेतौ साध्याभावसमानाधिकरणात्यन्ता-भावाप्रतियोग्यभावप्रतियोगित्वरूपाया व्यतिरेकव्यासेरभावचतुष्ट्यवटिततया अत्र नञ्चतुष्ट्योपादानः-मिति विभावनीयम् ।

<sup>ा. &#</sup>x27;तु' ख। 2. ख-पुत्तके 'विनाशम्' इति नालि। 3. 'इति खत्' क। 4. 'स सोऽग्नि-' कें। 5. 'ज्ञानस ननकलम्' ख। 6. इटं ख-पुत्तके नालि।

केवल्रव्यितरेफिणोऽपि अन्वयव्याप्तिरनुमीयते 'इति मन्यसे तर्हि तत्"प्रदर्शनेन" क्वा व्यितरेकप्रदर्शनादप्राप्तकालता, (A)अवयवविषयांसवचनमप्राप्तकालतेति सूत्रे अवयव"शम्दर्शेनादप्राप्तकालता तद्ग्यविषयांसरपापि तथात्वादिति। अतो न व्यितरेकी प्रमाणमिति चेत्, मैवं मंस्थाः ; केवल्रव्यितरेफिण्यपि निक्षा'धिककेवल्रव्यितरेक-सहचारेण अन्वयव्याप्तिमनुमाय तद्विशिष्टस्य हेतोर्गमकत्वाङ्गीकारात्। न च वाच्यं निक्ष्पाधिककेवल्रव्यतिरेकसहचार-व्याप्त्योरेकत्वात् कथं तेन तद्नुमानमुक्तम् आत्माश्रयदोषापत्तेरिति(B),तयोर्भेदात्। तथा हि उभयोः सामानाधिकरण्यं सहचारः । साधनसमानाधिकरणात्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यवत्वं() हेतोर्थाप्तिरित्यतो नाप्राप्तकालता अन्वयव्याप्तेरेव प्रथमं प्रदर्शनात, अतो न केवल्रव्यतिरेकी अप्रमाणम्।

नन्यभावयोः सहचारेण अन्वयन्याप्यनुमाने अतिप्रसङ्गः धृमवद्गद्विसहचारेण घटपटयोरपि न्यातिमत्त्वप्रसङ्गादिति चेत्, मैवम् ; ययोरभावयोः सहचारः तत्प्रति-योगिनोरेव न्यातिरिति प्रतियोग्यनुयोगिभावस्य नियामकत्वात्? ।

ननु °वटादौ हेतुसाध्ययोः सस्वाद्न्वयव्यतिरेक्येवायं न केवळव्यतिरेकी। अथ सर्वस्य पत्ती°कृतत्वेन पत्ताति¹०रिकस्य सपत्तस्याभावात्¹॰ ¹¹नान्वयव्यतिरेकित्व-मिति मनुषे, तद्दिप न ; निश्चितसाध्यवतो हि सपत्तत्वं न तु पत्तातिरिक्तत्वे सतीत्यिप, गौरवेण व्यर्थत्वात्। तथा च किरणावळीकारः पृथिवी¹॰निरूपणे आह सम—समस्तपृथिव्या इतरभेदे साध्ये घट एव दृष्टान्तोऽस्तु किं व्यतिरेकिणा इति । अतोऽन्वयव्यतिरेकित्वमैवास्येति चेत्, सत्यमाह भवान्, ¹॰तथापि(D) अन्वय-

<sup>(</sup>A) 'अवयवविपर्यासवचनमप्राप्तकालम्' इति न्यायसूत्रम् । ( ५अ० २आ० १.१सू०) ।

<sup>(</sup>B) इति न च वाच्यमित्यन्वयः।

<sup>(</sup>C) साध्यवत्त्वं साध्यसामानाधिकरण्यम्, तेन पूर्वं कृताया ऐक्यशङ्काया नानुपपत्तिः। सष्ट्वारादः व्यासेर्भेदस्तः अप्रतियोगित्वान्तेनेति बोध्यम्।

<sup>(</sup>D) तथाऽपीति, अन्नत्यहेतोरन्वयव्यतिरेकित्वसम्भवेऽपीत्यर्थः। अत्र पश्चम्यर्थद्वयस्य प्रथमान्तपदार्थसाकाङ्क्षतया हेतोः केवळव्यतिरेकित्वमपि न विरुव्यते इत्यध्याहारेणान्वयो दृष्टव्यः। लिपिकृतप्रमादेन जुटितोऽत्र कश्चिदंश हति प्रतिभाति।

<sup>1. &#</sup>x27;इति चैन' ख। 2. 'कयमनेन' ख। 3. 'शब्दोप' क। 4. '-धिक व्यति' ख। 5. जतः परं क-पुक्के 'साध्यवत्तमिस्तुर्के अयं प्रदेशो धूमवान् विक्रिमत्तादितादावव्याप्तिः तदयैम्' इत्यंशोऽ स्विविकतयोक्तः। 6. जत परं क-पुक्के 'प्रमाणं नापि' इत्यधिकं इम्प्रते। 7. जतः परं क-पुक्के 'व्यतिरिक्संक्वा तृ जस्य निक्पाधिकव्यतिरिके सहचारादेव' इत्यधिकम्। 8. 'पटादी' ख। 9. 'तत्तत्वे ख। 10. 'रिक्रसप्चाभावान्' क। 11. 'अन्वय्-' ख। 12. 'प्रकर्षे' ख। 13. 'तथा हि' क।

व्याप्तिवद् व्यतिरेकव्याप्तेरपि गमकत्वावधारणात्, अन्वयव्याप्त्यप्रतिसन्धाने व्यतिरेक'प्रयोगसम्भवात्'\*। यद्वा, पत्तातिरिक्त एव सपत्त इति मतमाश्चित्यायं प्रयोगो
द्रष्टव्यः, बहुवादिसम्मतत्वात्, प्रमाणवतो गौरवस्यापि "न्याय्यत्वादिति। अत एवाह
स्म आचार्यस्तत्रैव सिद्धान्ते—आस्तां तावत् सुदृदुपदेशो व्यतिरेक्यनुमानं "तु निर्व्यूदमिति।

अथवा सहेतुकमिति साध्यस्थाने सर्वविद्येतुकमिति कर्त्तव्यम्, तथा व 'नान्वियत्वाशङ्का(Å)। नन्वत्र सर्वविद्येतुकस्याप्रसिद्ध्या (B)अप्रसिद्धविशे वणः पद्मः। को दोष इति चेत्—अयं दोषः, व्यतिरेकिसाध्याप्रसिद्धौ तन्निरूपणधीन (धीना ?)साध्या-भावसाध्यनाभावयोध्यांसिर्न (©)निरूपेत (D) सामान्यज्ञानाभावेन पद्मे साध्यस्तिद्येतुत्र सिन्द श्वयसाध्याभाववतः पद्मस्याभावापित्तः, "तथा साध्यस्त्रज्ञणविशेषण-ज्ञानाभावात् साध्यविशेषणकपद्मविशेष्यकानुमित्यनु पपत्तिः (B)। तथा च अप्रसिद्ध-विशेषणत्वे दोषत्रयम्, —व्याप्त्रचनिरूपणाद् व्याप्यत्वासिद्धिः, पद्मानिरूपणात् (F)आश्रयासिद्धः, अनुमित्यनुद्याद् बाधश्चेति। तस्मात् सर्वविद्धे तुकत्वस्य प्रसिद्धिर्वाचेति चेत् सत्यम्, अस्त्यत्रापि सामान्यतः प्रसिद्धिः। तथा हि 10किञ्चज्ञ्ञ-

<sup>(△)</sup> नान्वयित्वाशङ्केति । कादाचित्कत्वहेतोः सर्वविद्धेतुकत्वेन साध्येन समं सामानाधि-करण्यस्य कापि अगृहीततया अन्वयव्यासिग्रहासम्भवादिति भावः ।

<sup>(</sup>B) अप्रसिद्धेति । पक्षविशेष्यकानुमाने विशेषणीभूतं साध्यम् , तत्र साध्यतावच्छेदक-धर्मामावे पक्षविशेषणमेवाप्रसिद्धमित्यभिप्रायः । नवीनानान्तु साध्याप्रसिद्धिनाम्नेवात्र व्यवहारः ।

<sup>· (</sup>C) तथा च व्यासिष्रहासम्भवः प्रथमो दोष इति भावः। परामर्शानुपपत्तिदर्शन-मत्राभिष्रेतम् ।

<sup>(</sup>D) सामान्यज्ञानं साध्यतावच्छेदकविशिष्टसाध्यज्ञानम्, तदसम्भवेन पक्षतारूपस्य अनुमितेः कारणान्तरस्याप्यभाव इति द्वितीयदोष इति द्वदयम्।

<sup>(</sup>E) अतः परमादर्शयुस्तके दृश्यमानः 'विशेषणज्ञानकारणाभावात्' इत्यंशः 'विशेषण-ज्ञानाभावात्' इत्यस्यैव व्याख्यानरूपः छिपिकृतप्रमादेनः टीकायामन्तर्भूत इति बुद्ध्या परित्यक्तः । विशिष्टबुद्धिमात्रं प्रत्येव विशेषणज्ञानं कारणमिति स्थिते साध्यात्मकविशेषणज्ञानरूपं यत् कारणं तस्याभावादिति तदर्थः ।

<sup>(</sup>F) आश्रयासिद्धिरिति, साध्यसन्देहविशेष्यत्वं पक्षत्विमिति पक्षरुक्षणे कृते—एतादृश-

<sup>ा. &#</sup>x27;-प्रयोगासभागत्' का 2. 'न्यायोपपत्रत्वादिति' का 3. 'तु' नास्ति खा 4. 'नान्यित्वश्रदा' खा 5. '-वणकः' खा 6. 'साध्यसामान्यमानाभावेन पच-' खा 7. 'तया च' खा 8. '-तृत्पत्तिः' खा 9. '-तृकस्य' का 10. 'किश्विज्ञानहेतुकत्व' खा

हेतुकत्वम् अहेतुकव्यतिरिक्तनिष्टात्यन्ताभावप्रतियोगि व्यतिरेकिधर्मत्वात् ¹घटादिवत् । प्रमेयत्वादौ व्यभिचारवारणाय व्यतिरेकीत्युक्तम् । आकाशादिनिष्ठात्यन्ताभाव-प्रतियोगितया सिद्धसाधनतावारणाय अहेतुकन्यतिरिक्त<sup>ः</sup>निष्टेत्यत्यन्ताभावविशेषणम् । तथा च किञ्चिज्इहेतुकत्वं यतो व्यावर्त्तते तदेव सर्वविद्धेतुकं प्रसिद्धम् , °तत्तु वस्तु-गत्या पत्त एव । तत्र केवलव्यतिरेकिणा तद् विशेषतः साध्यत इति नाऽप्रसिद्ध-विशेषणः पत्तः। तस्माज् जगतां हेतवे इत्यनेन ईश्वर'साधकं व्यतिरेक्यनुमान-मस्चयत्।

°यद्वा अन्वयव्यतिरेक्यनुमानमेव अस्चयत्। तथा हि—गिरिदरीविवरवर्त्तिनो-ऽङ्कराः सकर्त्तृकाः कार्यत्वाद् घटवदिति । नन्वयं सन्दिग्धानैकान्तिकः, ज्ञित्यादौ सन्दिग्धसाध्यवति हेतोः सत्त्वात्। न च निश्चितसाध्याभाववति (A)हेतुसन्देहे सन्दिग्धानैकान्तिकता, (в)अत्र साध्यस्यैव सन्देहो न हेतोरिति वाच्यम्, हेतुः साध्याभाववद्गामी न वेति(ः) सन्देहे सन्दिग्धानैकान्तिकता, स च सन्देहः साध्याभाववति हेतुसन्देहात्, हेतुमति वा साध्यसन्देहात्। तदत्र ज्ञित्यादौ कार्यत्व-हेतो निश्चयेऽपि साध्यसन्देहात हेतोः साध्याभाववदुगामित्वे सन्देहोऽस्त्येव । किं चेदं सकर्ज् कत्वम् ? कर्त्रा सह वर्त्तमानत्वं कर्ज्जन्यत्वं वा ? नोभयथाऽपि, सिद्ध-

साध्यसन्देहस्य उक्तरीत्याऽसम्भवात् पक्षत्वाभिमते पक्षतावच्छेदकरूपाभावरूपा आश्रयासिद्धि-रित्यर्थः । अनुमित्युदेश्यत्वमिति पक्षरुक्षणाभिप्राये तु पक्षतारूपकारणविरह एव दोषः पूर्वोक्तो बोध्यः ।

- (A) हेत्विति । हेतुसन्देह एवेत्यवधारणाभिप्रायेणेदम् , अन्यथा प्रकृतदृषणासङ्गतिरिति बोध्यम् ।
- (B) अत्रेति, इतः पूर्वं पूर्वग्रन्थस्य नियमपरत्वस् वकं 'एवं चे'त्यादिकमर्थतो बोध्यम् । एवं 'न हेतोः' इत्यतः परं 'तथा च नायं सन्दिग्धानैकान्तिकः' इत्यपि, अन्यथा विधेयानिर्देशात् न्यूनता स्यात् इति ।
- (O) 'न वा' इत्यन्तो प्रन्थः कार्यभृतं विलक्षणमेव सन्देहं प्रकाशयति तेन तत्कारणतया उत्तरत्र द्विविधसंशयप्रदर्शनं न विरुद्धम् । एवं 'सन्देहे' इत्यतः परं ज्ञापकत्वबोधको हि-कारोऽपि द्रष्टन्यः ।

<sup>ा. &#</sup>x27;घटलादिवत्' ख। 2. '-निष्ठातात्ता-' क। 3. 'तद्वस्त-' ख। 4. '-नीधकं' ख। '-मन्चि' ख। 6. 'यहानेन' ख। 7. '-नि श्वितलेऽपि' ख। सप्त--२

साधनात्। तथा हि (А)जीवानां विभुत्वेनाङ्कराणां तैः सह वर्त्तमानत्वात्, (В)भोजका-द्रष्टजन्यत्वेन जीवजन्यत्वाच सिद्धसाधनम्। अथोपादानगोचरापरोत्तज्ञान-चिकीर्वा-कृतिमज्जन्यत्वं सकर्त्त् कत्वम् । उपादानं समवायिकारणम्, तद् गोचरो विषयो यासामपरोक्तज्ञान-चिकीर्षा-कृतीनां(ः) तास्तथा। इदमस्य उपादानमिति लिङ्गाद्य-जन्यं ज्ञानम् अपरोत्तम्, इदं करिष्यामीति कर्त्तुमिच्छा चिकीर्षा, कृतिः प्रयत्नः, एता यस्यासौ तद्वान्, तेन जन्यत्विमिति विवित्तितम् । एतच नास्मदादीनामिति न सिद्ध-साधनिमति चेत्-मैवम्, सिद्धसाधनत्वादेव, अस्मदाद्यपरोत्तज्ञानादेरप्यदृष्टद्वारा अङ्करायुपादानगोचरत्वात् । तथा हि इष्टसाधनताज्ञानस्य परोक्तत्वेऽपि यागादिसाधन-द्रव्यादौ अवृत्तिविषयेऽपरोत्तज्ञानमस्त्येव, अततस्तत्र चिकीर्पाप्रयत्नौ ; ततो यागादिना अदृष्टं जायते, तेन च भोजकादृष्टेन तत्तदुपादानसहितेनाङ्करादि जन्यते ; अतोऽस्मदादिनैय सिद्धसाधनमिति दुष्टमिद्मनुमानमिति चेत्—मैवं वादीः ; न तावत सन्दिग्वानैकान्तिकः, साध्यसन्देहवति निश्चि'तस्य हेतो' स्तथात्वाभावात्, अन्यथा सर्वेषां हेतूनां पत्ते सन्दिग्धसान्यवति वृत्तेर्द्रशत्वश्रसङ्गात् । तथा च सकळानुमानो-ँच्छेद्प्रसङ्गःँ । अत एव सिद्धान्तप्रवादोऽपि—न हि पत्ते पत्ततुरुये °वा व्यभिचार इति । अपि च 'पत्त-पत्तसमन्यतिरिक्तघटादौ कार्यत्वहेतोः सकर्त्तृकत्वेन 'सह व्याप्तचय-धारणात्, °स हेतुः क्तिस्यादौ '°पक्तसमेऽङ्कृरे (D)पत्ते वर्त्तमानः सममेवोभयत्र साध्यं साघयेदिति निश्चितव्याप्तेईतोः सन्दिग्धसाध्यवति वर्त्तमानस्य साध्यसाधकत्व-\*¹नियमात्(॰) । सकर्त्त्रं(॰) चेदं विवत्तितम्—अदृष्टाद्वारकोपादानगोचरापरोज्ञज्ञान-

<sup>(</sup>A) कत्रो सह वर्त्तमानत्विमिति प्रथमकल्पे दूषणमाह-जीवानामिति।

<sup>(</sup>B) कर्नु जन्यत्विमिति चरमकल्पे दूषणमाह—भोजकेति ।

<sup>(</sup>C) अत्र उपादानेऽपरोक्षज्ञानविषयत्वं साक्षात् , चिक्रीर्षाकृतिविषयत्वं तु परम्परया इति बोध्यम् ।

<sup>(</sup>D) पक्ष इति । अतः परं समुचयार्थ'श्च'कारो बोध्यः ।

<sup>(</sup>E) अत्र 'नियमादि'त्यस्य साधयेदित्यत्र तथा 'अवधारणादि'त्यस्य निश्चितव्यासेरित्यत्र योजना कर्त्तव्या । इति-शब्दश्च वाक्यसमासाबिति द्रष्टव्यम् ।

<sup>(</sup>F) 'सकर्त्त कत्वज्ञ इत्थम्' इति पाठाश्रयणे अर्थः स्फुटो भवति ।

<sup>1. &#</sup>x27;-दानं नास' ख। 2. 'प्रक्रिति' ख। 3. 'न स्तासव' क। 4. '-ताद्विती-' ख। 5. '-च्छे द: स्थात्' खा 6. 'वा' नास्ति ख। 7. 'पच्च्यतिरिक्त- ख। 8. 'सइ' नास्ति ख। 9. 'स च' क। 10. 'प्च' नास्ति का। 11. '-नियामकलात' क।

चिकीर्षा-कृतिमज्जन्य'त्वम् । अदृष्टं धर्माधर्मीं द्वारं व्यापारो न विद्यते यासां ता अदृष्टा"द्वारिकाः, अदृष्टा"द्वारिकाश्च ता उपादानगोचरापरोत्तज्ञानचिकीर्षाकृतयश्च तद्वता जन्यत्वं
सकर्त्तृ कत्वमित्यर्थः । तथा च नास्मदादिना सिद्धसाधनम्, अस्मज्ज्ञान-चिकीर्षाकृतीनामदृष्टद्वारं विना उपादानगोचरत्वाभावेन अदृष्टाद्वारकत्वाभावात् । भोकृज्ञानमदृष्ट्वारा हेतुः कर्त्तृ "ज्ञानं चिकीर्षाद्वारा, कृतिः शरीरादिचेष्टाद्वारा" । तथा च अञ्च

(A) अदृष्टाद्वारकविशेषणेन भोकृजन्यत्वे निवारिते कर्त्तृ जन्यत्वेन पर्यवस्यदीश्वरजन्यत्वमेव सिध्यति । अतो न कश्चिद्दोष इति सिद्धम् ।

नजु तथाऽपि "प्रध्यंसस्य कार्यत्वेऽपि" उपादानकारणाभावेन तद्दगोचर-क्वानादिमतोऽभावात् तज्जन्यत्वं नास्तीति हेतुरनैकान्तिक इति चेत्—मैवम् प्रागभावप्रतियोगित्वे सति "समवेतत्वादिति हेत्वर्थस्य विवित्तित्वात्" । तद्दयं संज्ञेपः—"अङ्कुरा अदृष्टाद्वारकोपादानगोचरापरोज्ञज्ञान-चिकीर्षा-कृतिमज्जन्याः प्रागभाव-प्रतियोगित्वे सति समवेतत्वात्, यद् उक्तसाधनं तद्द उक्तसाध्यं यथा "पट इत्युपरम्यते विस्तरात्।

'जगतामैव' इत्येवकारः कार्त् स्नचवाची अन्ययानामनेकार्थत्वात्। तथा चायमर्थः—समस्तस्य कार्यस्य हेतुः परमेश्वरो नं तु कुलालाद्वित् कतिपयकार्यस्यिति, बहुवचनस्य (६)कपिअलाधिकरणन्यायेन त्रित्वेनापि सम्मवात्। अथवा एवकारो भिन्नकमः (कमे १)हतव एवति। "तत्र च अयोगव्यवच्छेदार्थः, जगतां हेतुत्व-मीश्वरस्य ''सदा वर्त्तते ''न तु कदाचिन्नास्तीति ' । एवं च ज्ञणिकः सर्वज्ञी

कपिञ्जलेषु त्रित्वाद्या ऐच्छिकास्त्रित्वमेव वा । आद्यो बहुत्वसाम्येन त्रित्वेनैव क्वतत्वतः ॥ इति ।

<sup>(</sup>A) भाषार्थे तात्पर्यात् अदृष्टाद्वारकत्वरूपेण विशेषणेनेत्वर्थः ।

<sup>(</sup>B) कपिञ्जलाधिकरणं मीमांसादर्शने एकादशेऽध्याये प्रथमपादे अष्टान्निशत्तमसूत्रतः पञ्जचत्वारिशत्तमसूत्रपर्यन्तं निरूपितम्। पादानुक्रमणेन सक्षममिदमधिकरणम्। माधवाचार्य-कृतं तदधिकरणं तु—

<sup>ा. &#</sup>x27;-लमिति' ख। 2. '-हारकाः' ख। 3. '-हारकाः'। 4. '-ज्ञानं च विकीषाँकतिशरीरचेष्टा-हारा' ख। 5. 'उत्पद्यमानकार्येलेऽपि' क। 6. 'समनेतलस्य हेलबेलात्' ख। 7. 'गिरिस्रीविवरा-वर्त्तिनोऽहुराः' ख। 8. 'चट' ख। 9. 'स च अयोगान्ययोग-'क। 10. 'सर्वदा' ख। 11. 'एव न तु कराचिकाऽसीति' ख।

जगद्धेतुः, कपिलादिर्वेदादिहेतुः, हिरण्यगर्भ एव स्वतन्त्रो जगद्धेतुः, प्रधानं जगद्धेतु-रित्यादिमतानि निराकरिष्यन्ते ।

यद्वा हेतवे निमित्तकारणायैव, न तु (△)वेदान्तिवदुपादानकारणायाऽपीति सूचि-तम्, उपादानत्वे कार्यस्थापि (ॐ)सचेतनत्वप्रसङ्गादिति । संसारस्थितिहेतुत्वेनापि परमेश्वरः सिध्यतीति प्रमाणान्तरं ¹बाहुव्यसूचनायाऽऽह—संसाराण्वसेतवे इति । संसार एकविंशतिप्रकारदुःखसम्बन्धः, स प्रवाण्वो ॰दुस्तरत्वात्, अनादित्वेनागाध-त्वाच्च॰, तस्य सेतवे विधारकाय । यथा सेतुर्ज्ञलादेराधारस्तथा संसारिणां जगता-माधारः स्थितिहेतुरित्यर्थः, 'स एप सेतु"विंधरणम् एपां लोकानामसम्मेदाये'ति श्रुतेः(०) । सेतुशब्देन सेतु गतं विधरणत्वं लक्ष्यते । प्रयोगस्तु—जगतां धृतिः साज्ञात् परम्परया वा प्रयत्नसाध्या धृतित्वात् गगनतलविंत्त्विकार्श्वरेशः।

यद्वा, षतच्छास्त्रप्रतिपाद्यमोक्तकारणत्वेन 'ईश्वरं दर्शयन् मोक्तप्रयोजनत्वं'\* शास्त्रस्य दर्शयति—संसारेति । संसारार्णवस्य दुःखसमुद्रस्य पारप्रापकः यथा सेतुः पारा वारवर्त्ता पारं प्रापयति तथा अयमीश्वरोऽपि संसारपारस्य मोक्तस्य प्रापक इत्यर्थः ।

प्वं मनोवाक्कायकर्मभिः क्रियमाणं त्रिविधं प्रह्वीभावलत्तणं मङ्गलाचरणं शिष्य"शिज्ञायै निववन्ध प्रन्थे"\*। मङ्गलाचरणव्याजेन च अर्थाद् विषय-प्रयोजन-सम्बन्धाधिकारिणः समस्चिषत।

<sup>(</sup>A) विवर्त्तवादिभिरीश्वरस्य उपादानत्वं निमित्तत्वञ्च 'प्रकृतिश्च प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधात्', ( ब्रह्मसूत्रं—१अ० ४ पा० २३ सू० ) 'तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः' ( ब्रह्मसूत्रं २अ० १पा० १४ सू० ) इत्युभयत्र भाष्ये प्रतिपादिते ।

<sup>(</sup>B) दोषोऽयं 'महतीर्घवद्व वा ह्रस्वपरिमण्डलाभ्याम्' ( ब्रह्मसूत्रं, २अ० २पा० ११ सू० ) इत्यनेन परिहतः ।

<sup>(ं)</sup> ब्रह्मदारण्यकोपनिषदि चतुर्थेऽध्याये चतुर्थवाह्मणे द्वाचिशकण्डिकायां 'स वा एप महानज आत्मा योऽयं विज्ञानमय' इति प्रक्रत्य पठ्यते—'एष सेतुर्विधरण एषां लोकानामसम्भेदाय तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति' इत्यादि ।

<sup>ा. &#</sup>x27;तबाङ्ख्य-' ख। 2. 'दुत्तरत्वादनादित्वेनागाधतादा' ख। 3. '-विधारणस्' ख। 4. '-गत-विधारकत्वं' ख। 5. '-गरीरतददनगतमांसप्टतिवदिति' ख। 6. 'द्वंप्यरर्शनान्मीचप्रयोजनवत्वं' क। 7. '-वारवती' ख। 8. '-भिचार्थं गर्यो निवदम्' ख।

#### प्रमितिविषयाः पदार्थाः ॥ १ ॥

ज्ञातार्थे ज्ञातसम्बन्धं श्रोतुं श्रोता प्रवर्त्तते । शास्त्रादौ तेन वक्तव्यः सम्बन्धः सप्रयोजनः ॥(A)

इति न्यायेन श्रोतॄणां सुखप्रवृत्तये प्रन्थाद्।वनुबन्धचतुष्ट्यस्य अवश्यं वक्तव्यत्वात् तदुच्यते। 'काणाद्शास्त्रस्येदं प्रकरणम् , अतस्तदीयानुबन्धचतुः ध्येनैवास्यापि तद्वत्वम् । "तत्र परमेश्वरो महान् विषयः, 'मोत्तश्च महत् प्रयोजनम् कः, पदार्था अवान्तरः विषयः, 'तत्त्वज्ञानमवान्तरप्रयोजनम् , विषयशास्त्रयोः प्रतिपाद्यप्रतिपाद्कभावः सम्बन्धः, विषयप्रयोजनयोर्विषयविषयिभावः सम्बन्धः, शास्त्रप्रयोजनयोः साध्यसाधनभावः 'सम्बन्धः, प्रयोजनकामोऽधि कारी । नन्वेवं शास्त्रप्रकरणयोः को भेद इति चेत्—

शास्त्रैकदेशसम्बद्धं शास्त्रकार्यान्तरे स्थितम् । आहुः प्रकरणं नाम प्रन्थभेदं विपश्चितः॥

इति छत्तणऋतां भेदां १८६ति । अतो १ श्वारु १ १ वोधनमवान्तरप्रयोजनम् ।

अथेदानीं विकीर्षितं प्रत्थमारभमाणः पदार्थसामान्यं स्वरूपतो निर्दिशति— प्रमितिविषयाः पदार्थो इति । पदार्थो इति सामान्येनोद्देशः, तेषां स्वरूपम्—प्रमितिविषयाः पदार्थो इति । पदार्थो इति सामान्येनोद्देशः, तेषां स्वरूपम्—प्रमितिविषया इति । प्रमियत्वर्थथश्चानम्, तस्य विषयाः प्रमेया इत्यर्थः । प्रमेयत्वमेव पदार्थ- ''शब्दस्य प्रवृत्तिनिमित्तः मित्यनेन दर्शितम्, न तु प्रमितिविषयत्वं पदार्थसामान्यछत्तणम्, केवछान्वयित्वेन प्रमेयत्वस्य छत्तणत्वायोगात्, केवछव्यतिरेकी हेतुविशेषो छत्तण- मिति ''तिङ्काणस्यामिधास्यमानत्वात् । नन्वजापि भ्रमविषयो ''व्यावस्याँऽस्तीति चेत्— न, तस्यापि कदाचित् प्रमेयत्वात्, श्रुक्तिवा रजतं वा तादात्म्यं वा भ्रमविषयो रजतत्व- संसागों वा गित्त सर्वे प्रमेया एव । (॥) ''इदानीं प्रमाविषयो न भवतीति चेत्, तर्हि पदार्थाना- मिप स्मृतिविषयतासमये अपदार्थत्वापत्तिः, कदाचित् ते प्रमेया एवति यदि, भ्रमविषयोऽपि

<sup>(</sup>A) श्लोकवार्त्तिके प्रथमसूत्रस्य सप्तदशोऽयं श्लोकः। तत्र 'सिद्धार्थमि'ति श्लोकादौ विशेषः।

<sup>(</sup>B) इदानीमिति भ्रमदशायामित्यर्थः ।

तकषाद-'ख। 2. '-ष्टयादेवा-'क। 3. 'तत च' ख। 4. अयमंग्रः ख-पुस्ती नास्ति।
 '-विषया:'ख। 6. 'तत्तत्त-'ख। 7. 'सम्बन्धः' नास्ति ख। 8. '-कारौति' ख। 9. अयमंग्रः ख-पुस्ती नास्ति। 10. '-लाववीधनं वा' ख। 11. '-ग्रन्ट्य-' ख। 12. '-मित्यप्यनेन' ख।
 'तत्-'पदं नास्ति स। 14. 'व्यावत्ती-' क। 15. 'ति' क। 16. 'तदानीं' ख।

## ते च द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-विशेष-समवायाभावाख्याः सप्तेव ॥ २ ॥

तिहं तथेति तुस्यम् । किं च पदार्थशम्दो यौगिको रुढो वा १ आद्ये भ्रमविषयस्यापि पदार्थत्वात् 'तद्दश्यावर्त्तनम्युक्तं स्यात् ; लक्तणेन हि लक्त्यादन्यद् न्यावर्त्तते, न तु लक्त्यमेव, भ्रमविषयश्च पदार्थशस्वाच्यत्वात् लक्ष्यादनन्य एव । न व्रितीयः, रुढिहिं सप्तपदार्थ्यामेव, सैव च भ्रमस्यापि विषयः, अन्यथा अन्यथाख्याख्यात्वरुपपत्तः; "अन्यत्न सदेव अन्यत्न" भातीत्यन्यथाख्यातिः । तथा च द्वितीये पत्तेऽपि सप्तपदार्थ्यांव भ्रमविषय इति तस्यापि लक्ष्यत्वात् तद्वया वर्त्तनं पुन 'अ्वयंथमेव ; प्रमेयत्वं व्यतिरेकिधमे इति च वव्ततो वैशेषिकस्यापसिद्धान्तश्च, आ 'कणादात् मुनेरद्य यावत् प्रमेयत्वाभिधेयत्वादिधमेः केवलान्वयीति सिद्धान्तप्रवादस्य 'प्रवहमाणत्वात् । अथ प्रन्थकार एव 'पदार्थसामान्यलक्तणं त्कमेवे'ति वक्ष्यति, अतस्तिद्वरोध इति चेत्—न, तत्न हि तस्य गतिं वक्ष्यामः । ननु भ्रमस्यापि प्रमितिविषयत्वे कथं तस्य भ्रमत्व सिद्धिरिति चेत्— भ्रणु—इदन्त्व-रजतत्वयोर्व्यधिकरणयोरिदं रजतिमिति सामानाधिकरण्येन विषयी-करणाद् व्यधिकरणप्रकारत्वेन भ्रमत्विति । 'तत् स्वरूपकथनं 'प्रवृत्तिनिमित्तकथनं चातिस्किमिति ॥ १॥

(△)के पदार्थाः कियन्त इति जिज्ञासायामाह—ते चेति । ते पदार्थाः सप्तैवेति सम्बन्धः । द्रव्यस्य (□)सर्वपदार्थाधारत्वेन समवायिकारणत्वेन च प्राधान्यात्

 $<sup>(\</sup>Delta)$  अत्र 'के ते पदार्थाः कियन्त एव' इति क-पुस्तकप्रतपाठान्तरस्य लिपिक्कत्प्रमाद-क्रतत्वमङ्गीक्रत्य 'के ते पदार्थाः कियन्तो वा' इति पाठग्रहणे अर्थस्य स्फुटता पदन्यूनतापरि-हारश्र भवत इति विभावनीयम् ।

<sup>(</sup>B) सर्वपदार्थेति, पदार्थविभाजकतावच्छेदकीभृता ये ये धर्माः प्रत्येकं तत्तद्धर्मवदाश्रय-त्वेनेत्यर्थः । तेन गुणत्वादिजातेः दृश्यत्वसत्ताद्यभावस्य च तत्रासत्त्वेऽपि न क्षतिः, सामान्यत्वा-विच्छनस्य दृश्यत्वादेः अभावत्वाविच्छन्नस्य कर्मत्वाभावादेश्र ताद्दशस्य तत्र सत्त्वादिति ध्येयम् ।

<sup>ा.</sup> ख-पुसाकी 'तद' इति नास्ति। 2. 'च' नास्ति ख। 3. 'श्रम्यत दोपाद' ख। 4. '-र्सने पूर्ववद' ख। 5. 'च' नास्ति ख। 6. 'क्सपादमुने-' ख। 7. 'प्रतीय-' क। 8. '-प्रसिद्धि-' ख। 9. 'तत्त्व' ख। ा0. 'श्रम्प्रवस्ति-' ख।

## तत्र द्रव्याणि पृथिव्यप्-तेजो-वाय्वाकाश-काल-दिगात्म-मनांसि नवैव ॥३॥

प्रथममुद्देशः । गुणजातीयस्य 'सर्वद्रव्यवृत्तित्वात् उत्पत्युत्तरक्तणमेवोत्पन्नत्वेनातिसान्निध्याच गुणस्य तदानन्तर्यम् । कर्मजातीयस्य तद्वैपरीत्यात् जात्याधारत्वाच
तदानन्तर्यम् । सामान्यस्यानु वृत्तत्वेन त्रितयगतत्वेन च व वहुविपयत्वात् तदानन्तर्यम् ।
विशेषस्य समवेतत्वात् (क)सामान्यप्रतियोगिकत्वाच तदानन्तर्यम् । एतेषां पञ्चानां
सम्बन्धत्वेन समवायस्य तदानन्तर्यम् । पण्णां निषेधरूपत्वेनाभावस्य तदानन्तर्यम् ।
इत्युद्देशक्रमः (छ) । पवमुत्तरत्राप्यूह्नीयम्, विस्तरभयात् (०) नातिप्रयोजनाच नोच्यते ।
पत्रकारोऽयोगान्ययोगं व्यवच्छेदार्थः । अत्र वतावद्स्त्येव न न्यूनमिति तावद्योगच्यवच्छेदः, अन्यस्यात् सम्बन्धो नास्तीत्यन्ययोगच्यवच्छेदः । तथा च शङ्कः पाण्डुर
पवेतिवत् पदार्थाः समैवेति वचनव्यत्तया संख्याया विशेषणसङ्गत प्वकारोऽयोगं
व्यवच्छित्तत्ति । यदा तु पार्थं एव धनुर्द्धरं इतिवत् समैव पदार्था इति विशेष्यसङ्गत
पत्रकारस्तदा अन्ययोगं व्यवच्छित्तत्ति इत्युभययोगच्यवच्छेद्धिविद्वर्थधावस्थिनेन
एवकारेण भवति । एवमग्रेऽप्येवकारो व व व्यव्याः । चकारो जिङ्गासानिवृत्त्यर्थः ।
(०)संख्याशञ्चो विभागसिद्धामेव संख्यां स्क्रद्याति ॥२॥।

द्रव्याणि संचष्टे —तत्रेति, तत्र सप्तसु मध्ये इत्यर्थः ॥३॥

- (A) अत्रेदं चिन्तनीयम् विशेषस्य सामान्यप्रतियोगिकत्वं कीदृशमिति । क्षित्याद्यो दृश्यविशेषा इत्यादौ हि दृश्यत्वरूपसामान्यसिंहतं यद् दृश्यवृत्तिभेदप्रतियोगितावच्छेदकत्वं तदात्मको विशेषः क्षित्यादाववगाद्दते, एवमेव सामान्यप्रतियोगिकत्वं विशेषस्यान्यत्रापि । प्रकृते तु नित्यद्रश्यमात्रवृत्तीनां विशेषाणां नास्ति जात्यादिसामान्यधर्मयोगः नापि ते नियत-सम्बन्धिपदार्थनिरूपणाधीननिरूपणका इति ।
- (B) अत्र उक्तानां हेत्नामेव अन्यत्रापि उद्देशक्रमनियामकत्विमिति भ्रमो न कार्यः, किन्तु तत्र तत्र तत्ति द्विभेषं मनसिकृत्येव ग्रन्थकृताऽनेन क्रमेणोद्देशः कृत इति बोध्यम् ।
- () नातिप्रयोजनादिति, अतिप्रयोजनामावादित्यर्थः । अभावार्थे अन्ययीमावः, विभक्ते-र्मकारविधायकस्त्रे पञ्चमीवर्जनात् न ङसेर्मः ।
- (f) संख्याशब्दः संख्याविशेषवाचक'सप्त'पदमित्यर्थः । तथा च गणनथैव सप्तत्वलामे सप्तपदं 'कर्मसामान्यं विशेषसमवायः' इत्याद्याकारेण गणनीयविषयभ्रमनिरासार्थमिति भावः ।

ख-पुसकी 'सर्व' इति नास्ति।
 '-इत्तित्वेन' क। 3. 'च' नास्ति ख। 4. '-त्र्यावस्पर्यः' ख।
 'विशेषगणसङ्गत' ख।
 दृष्टत्र्यः' ख।

गुणास्तु रूप-रस-गन्ध-स्पर्श-संख्या-परिमाण-पृथकत्व-संयोग--विभाग--परत्वापरत्व-बुद्धि--सुख--दुःखेच्छा-द्वेष-प्रयत्त-'गुरुत्व-द्रवत्व-स्नेह-संस्कार-धर्माधर्म-शब्दाश्चतुर्विंशतिरेव ॥४॥

कर्माणि उत्चेपणा(^)पत्तेपणाऽऽकुञ्चन<sup>2</sup>प्रसारण-गमनानि पञ्चेव ॥५॥

## सामान्यं परम् अपरं परापरं चेति ³त्रिविधम् ॥६॥

ंगुणान् विभज्ञते—गुणास्त्विति'ः। तु-शन्दः पूर्वापेत्तया वैळत्तप्यद्योतनार्थः। गुणेषु यद्यपि गुणानङ्गीकारात् चतुर्विंशतिरित्ययुक्तं तथाऽपि संख्यागुणयोरेकार्थ-समवायसम्बन्धादुपचारेण तत्र संख्यान्यवहार इति न दोषः ॥ध॥

कर्माणि विशेषत उद्दिशति—"कर्माणीति । नतु संयोग-"विभाग-परापर-"क्ष ध्यतिरेकेण कर्मैंव न पश्याम इति चेत्—न, न ह्ययं स्थाणोरपराधो य्यदेनमन्धो न पश्यति, चळतीत्येवमाकारेण (B) संयोगादिविळचणस्य प्रत्ययस्य स्थ सर्वजनीनत्वात् । न चेदं प्रत्यच्चमिति चेत्—न, तत्राप्यनुभव प्रवोत्तरम्, चळनं साचात्करोमीत्यनु-भवात्। भ्रमण-रेचन-स्यन्दन-नमनोक्षमनानां गमनेऽन्तर्भावात् नावधारणानुपपत्तिः । संख्या व्योपचारिकी, उपचारस्तु संख्याकर्मणोरेकद्रव्याश्रितत्वम् ॥४॥

#### सामान्यं त्रेधा विविनक्ति—"सामान्यम् इति" ॥ ॥ ॥

- (A) कारिकावल्यादौ तु 'अपक्षेपण'स्थाने 'अवक्षेपणिम'ति पठ्यते ।
- (B) संयोगादिविरुक्षणस्येति संयोगादिप्रत्ययविरुक्षणस्येत्यर्थः, प्रत्यये संयोगादिभेदस्य सिद्धतया तदुक्तेरिकञ्जितकरत्वात् । चलतीत्यादिप्रत्यये संयोगादिप्रत्ययचेलक्षण्योक्तौ च ज्ञानानां चेलक्षण्यं विषयचेलक्षण्यःभन्तरेण अनुपपन्नमिति कर्मस्य संयोगादिभिन्नत्वं सिध्यतीति बोध्यम् ।

गः 'गुम्ल-लालुल-द्रवल-'ख। २० '-प्रसरण-'ख। ३० इट नासि ख। १० इट नासि ख। ५० इट नासि ख। ६० '-विभागाविव परम्परा-'ख। ७० 'यद्येन-'क। ४० 'संयोगादिवि लच्चण-प्रतायस्य'ख। १० 'लीप-'ख। १०० इट ख-पुस्ति नासि।

## विशेषास्तु यावन्नित्यद्रव्यवृत्तित्वादनन्ता एव ॥ ७ ॥

विशेषाणां विभागाभावे हेतुमाह—'विद्**रोषा स्टिवति'\*। अनन्ता** असंख्याताः। तत हेतुः—यावन्नित्यद्रव्यनुत्तित्वादिति, यावन्ति नित्यद्रव्याणि— गगनादिपञ्चकम्, चतुर्विधाः परमाणवः (च) तत्र नृत्तिर्येषां तेषां भावस्तत्वं तस्मात्। नित्यद्रव्याणामसंख्यातत्वात् तदाश्रिता विशेषा अध्यनन्ता इत्यर्थः।

नजु "नित्यगुणेषु किमिति विशेषा नाम्युपेयन्ते ? जात्या तद्वधावृत्तिसम्भवात्रास्युपगम इति चेत्—हन्त, तर्हि जातिगुणिकयाभिनित्यद्वन्याणामिष न्यावृत्तिसम्भवात् तत्रापि "तद्वस्युपगमो न" युक्तः । अथ ते द्वन्येऽस्युपेयन्ते ? तर्हि गुणेष्व-प्यभ्युपेयन्तामिति चेत्—मैवम् , नित्यगुणा हि जळपरमाण्वादिगता रूपाद्यस्तेषां न्यावर्त्तका रूपत्वावान्तरशुक्कतमत्वाद्यः सम्भवन्ति । (८)अवान्तरजातीयन्यक्तिष्वपि विशेषाश्रिताश्रयविशेषेण तद्वधावृत्तिः सम्भवति । गगनात् काळदिशोः, तयोश्च परस्पर (रं ? ) मुक्तात्मनां च मिथः, मनसां चेतरे "तरं न्यावृत्तिवशेषपदार्थान्तरं विना (८)अयोगिनां न सम्भवति, परमाणुष्वपि सत्ता-द्वन्यत्व-पृथिवीत्वादिन्यतिरिक्तावान्तर-जातेरभावात्, तेष्वपि समानजातिगुणकर्मसु मिथो न्यावृत्तवुद्धेविशेषपदार्थं विनाऽसम्भवात् तत्रापि तत्सिद्धिः । कुतः परमाणुषु नावान्तरजातिरिति चेत्—श्यणु ; "परमाणुवृत्तिजाते" अरन्त्यकार्यवृत्तित्वदर्शनात् पृथ्वीत्वादिवत्, साऽपि जाति-र्घटाद्वापि वर्त्तते, तथा च नावान्तर जातिमत्त्वमिति । तस्मान्नित्यद्वन्यवृत्तित्वाद्वन्ता पद्यार्थाङ्गीकारो "नान्यत्र नित्येष्विति साध्यूक्तम्—यावन्नित्यद्वन्यवृत्तित्वाद्वन्ता एवेति ॥ ७॥

<sup>(△)</sup> अवान्तरेति, तत्तच्छुक्कादिरूपव्यक्तिष्वित्यर्थः। विशेषेति, विशेषेण उद्देशकमप्राप्त-पञ्चमपदार्थेन विशेषनाम्ना आश्रितो य आश्रयविशेषस्तेन, तत्तत्त्त्रसाण्वादिनेत्यर्थः। तथा च तत्त्वदृषाणां व्यावृत्तिस्तेषामाश्रयद्वारेव सिध्यति, तदाश्रयाणां व्यावृत्त्यर्थं तु विशेषनाम्ना पदार्थान्तर-मवश्यमभ्युपेयमिति हृद्यम्।

<sup>(</sup>B) योगिनो हि योगमहिम्ने व करामलकवत् सकलं पदार्थजातं तद्वगतधर्मात्र प्रत्यक्षीकर्त्तुं-मर्हन्तीति तद्यं विशेषस्वीकारो नातिप्रयोजनक इति, अत उक्तम् अयोगिनामिति ।

<sup>ा. &#</sup>x27;कि च' ख । 2. 'निते।'ति नास्ति क । 3. 'तदनश्रुपगमी' ख । 4. '-तरत्या-' ख । 5. 'परमाण्यु जाते-' क । 6. '-जातिलमिति' ख । 7. 'नायचानिलेखिति' क ।

#### समवायस्त्वेक एव ॥ ८ ॥

अभावस्तु प्रागभावप्रध्वंसा'भावान्योन्याभावात्यन्ताभाव-लज्ञण'\*श्चतुर्विषः॥६॥

पृथिवी नित्या अनित्या च । परमाणुळच्चणा नित्या, कार्यळच्चणा त्वनित्या । साऽपि शरीरेन्द्रियविषयरूपा । शरीर-मस्मदादीनां प्रत्यच्चसिद्धम्, इन्द्रियं गन्धव्यञ्जकम् व्याणम् ; विषयो घटादिः ॥ १० ॥

समवायविभागाभावे हेतुमाह—°समवायस्त्वेक प्रवेति°\*। इह तन्तुषु पटः, \*इह शोक्क्यम्, इह चळनम्, °इह °पटत्विमत्यादिषु द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्यप्रत्यया विशेषणविशेष्यसम्बन्धनिमित्ताः अवाधितेह्यत्ययत्वात् इह कुण्डे 'वद्राणीति-प्रत्ययवदित्यनुमानेन छाघवतर्कसनाथेन एक एव सिन्यति। एकेनैव सर्वत्र व्यवहारोप-पत्ती तद्वनेकत्वकृत्यनायां गौरवादिति समवायैकत्वसिद्धिः॥ ५॥

असावं विभजते—°अभावस्त्विति°\*। इह ¹°पटो भविष्यतीत्पत्र प्रागमावः प्रतीयते। स नष्ट इति ¹¹प्रष्वंसः। घटः पटो न भवतीत्यन्योन्याभावः। (△)प्रतियोगि-सम¹°वायिष्यतिरिक्तस्थछे¹²\* इह घटो नास्तीत्याविनिषेधस्त्रैकालिकोऽत्यन्ता-भावः॥ १॥

सम्प्रति पृथिवीं पृथक् करोति—13पृथिवीति13\*। परमाणुसद्भवे प्रमाणम्— त्रसरेणुः सावयवावयवारञ्यः जन्यमहत्त्वाधिकरणत्वात् घटवदिति ; 11त्रसरेणोरवयवे सावयवे सति योऽवयवः स पव11\* परमाणुः। सोऽपि चेदनित्यः स्यात् तस्यापि हेतुपरम्परानुसारेण अनवस्था स्यात्। तथा च 15अनवधिकमनेकावयवारञ्यं सर्वं कार्यं

<sup>(</sup>A) नन्यास्तु प्रतियोगिसमवायिनि कवालादाविप घटादेरत्यन्ताभावमङ्गीकुर्वन्तीति सिद्धान्तलक्षणदीिवतावनुसन्वेयम् । प्रतियोगिसमवाध्यवृत्तित्वविवक्षणे च अन्योन्याभाव-व्यवच्छेदः कृतो भवति कवाळं घटो नेति प्रतीतेरिति ध्येयम् ।

मार्थिक विकास का प्रतिकास का प्रतिकास का प्रतिकास का अन्त्र का स्वाप्त का अन्त्र का स्वाप्त का अन्त्र का स्वप्त का अन्त्र का स्वप्त का अन्त्र का अन्त्र

आपो'ऽपि द्विविधाः, नित्या अनित्याश्च । परमाणुलज्ञणा नित्याः । कार्यलज्ञणास्त्वनित्याः । ता अपि शरीरेन्द्रिय-विषयरूपाः । शरीरं वरुणलोके । इन्द्रियं रसव्यञ्जकं 'रसनम्'\* । विषयः 'सरित्समुद्रादिः ॥११॥

(A)तेजोऽपि नित्यमनित्यं च । परमाणुलक्तणं नित्यम्, कार्यलक्तणमनित्यम् । तदपि शरीरेन्द्रियविषयरूपम् । शरीर-मादित्यलोके । इन्द्रियं रूपव्यञ्जकम् । विषयो भौम-दिव्यौ-दर्याकरजरूपः ॥१२॥

अपो विभागं प्रापयति—आपोऽपोति । वरुणलोक इति आगम''सिछे इति''श्र शेषः । रसव्यञ्जकमिति रसनेन्द्रियस्याऽऽध्यत्वे मानम् । रसनेन्द्रियम् आप्यम् रूपादिषु पञ्चसु मध्ये रसस्यैवाभिव्यञ्जकत्वात् '"लालावविति प्रयोगः ॥११॥

तेजो विभजते—तेजोऽपीति। अत्रापि आदित्यळोके इत्यनन्तरं '°षुराणादि-प्रसिद्धे इति'°\* शेषः। इन्द्रियमिति, चक्तः तैजसं रूपादिषु पञ्चसु मध्ये रूपस्यैवाभि-व्यञ्जकत्वात् ''आळोकवदिति''\*। मनो''व्यावृत्यर्थमेव''\*कारः। असिद्धिवारणाय

#### A. इतः प्रभृति ख-पुस्तके मूलभागो न लिखितः।

 <sup>&#</sup>x27;श्रिप हिविधाः' इति नास्ति न । 2. नास्ति न । 3. ख-पुसर्त्ते 'सरित्' इति नास्ति । 4. 'तुल्य-' ख । 5. '-द्रश्यारभक्तले न' ख । 6. '-साधन'' ख । 7. 'श्रिनित्यास्त्रै-' ख । 8. नास्ति ख । 9. 'विषयसक्पं' ख । 10. 'सा तथा' ख । 11. नास्ति ख । 12. नास्ति ख । 13. नास्ति ख । 14. '-सिद्दमिति' ख । 15. 'लीचा-' ख । 16. 'तत् पुराणादिसिद्दमिति' ख । 17. 'श्रालोकवत्' ख । 18. '-श्यावर्त्ते नाय एव-' ख ।

वायुरिष नित्योऽनित्यश्च । परमाणुलक्तणो नित्यः । कार्यळक्तणोऽनित्यः । कार्यरूपः शरीरेन्द्रिय-विषय-प्राण-ळक्तणः । शरीरं वायुळोके । इन्द्रियं स्पर्शव्यञ्जकम् । विषयो वृक्तादिकम्पजनकः । प्राणस्तु शरीराभ्यन्तरचारी वायुः, स एव कियाभेदादपानादिसंज्ञां (क) लभते । स्तिमित-वायुस्तु परमाणुसमूह एवानारब्धद्रव्यः ॥१३॥

रूपादिष्विति, अन्यथा रूपत्व'स्याभिन्यञ्जकत्वादिसिद्धिः'\*स्यात्। विषयस्य चातुर्विभ्यमाह—विषय इति।

नन्वाकरजं सुवर्णं पार्थिवं नैमित्तिकद्रवत्वाधिकरणत्वात् छात्ताः विदिति, (B)पीतिमगुरुत्वाधिः करणत्वात् पीतपटविदिति वा सुवर्णस्य पार्थिवत्वः सिद्धौ कथं तैजसत्विमिति चेत्—मैवम्, तस्य पार्थिवत्वे अत्यन्तान्छसंयोगे सित द्रवत्व-विनाशापत्तेः, "द्रवपार्थिवत्वेन घृतवद् भौमानछेन्धनत्वापत्तेश्चेति वाधकतर्कपराहत-मनुमानम् । तैजसत्वे "तु एतत् तर्कसहकृतमनुमानम् सुवर्णम् "अपार्थिवम् असित विरोधिद्रवद्रव्यसम्बन्धे अत्य "न्तानछसंयोगे सित अनुच्छिद्यमानद्रवत्वा-धिकरणत्वात् आप्यपरमाणुवद् इति पार्थिवन्यतिरेकसिद्धौ नैमित्तिकद्रवत्वेन जङ्यितरेकसिद्धौ ''कपवत्वेन परिशेषात् तैजसत्वसिद्धः ॥१२॥

वायुं विविनक्ति—वायुरपीति । इन्द्रियमिति, त्वगिन्द्रियं वायवीयं रूपादिषु

<sup>(</sup>A) प्राणादीनां विवरणमुक्तं सदानन्दकृते वेदान्तसारे—'प्राणो नाम प्राग्गमनवान् नासाग्रस्थानवर्त्तो । अपानो नाम अवाग्गमनवान् पाय्वादिस्थानवर्त्तो । व्यानो नाम विष्वग्गमनवान् अखिल्शरीरवर्त्तो । उदानो नाम कण्ठस्थानीय ऊर्द्व्यमनवानुत्क्रमणवायुः । समानो नाम शरीरमध्यगताशितपीतान्नादिसमीकरणकरः' इति ।

<sup>(</sup>B) अत्र गुरुत्वाधिकरणत्वमात्रं जले व्यभिचारीति पीतिमपदम् । तथा च पीतत्वगुरुत्वो-भयाधिकरणत्वं जले नास्तीति न जले व्यभिचारः । नन्वेवं पीतिमाधिकरणत्वमात्रं हेतुरस्तु

<sup>।. &#</sup>x27;-खापि व्यञ्जवलेनासिन्धिः' ख। 2. '-एँ तत् पा-'ख। 3. '-वत् पीतमगुणलाधि-' ख।

<sup>4.</sup> नासि ख। 5. '-सिडिः' ख। 6. 'द्रवत्पा-'ख। 7. '-बाधतर्क-'ख। 8. 'चैतत्' ख।

<sup>9. &#</sup>x27;न पार्थिवम्' ख । 10. '-नाग्निसं-' ख । 11. 'हपत्व् न' ख ।

# आकाशस्तु घटाकाशादिभेदभिन्नोऽनन्त एव ॥ १४ ॥ कालस्तु उत्पत्तिस्थितिविनाशळचणस्त्रिविधः ॥ १४ ॥

पश्चसु मध्ये स्पर्शस्यैवाभिन्यञ्जकत्वात् 'देहसङ्गि'\*साठिठशैत्याभिन्यञ्जकन्यजन-वातविदिति त्विगिन्द्रियस्य वायवीयत्वे मानम्। कम्पजनक इत्यनेन वायोरती-न्द्रियत्वात् कम्प-स्पर्श-शन्द-िङ्गम्यत्वं स्वयामास(क)। प्रयोगस्तु—"प्रयत्नाद्यभावे सति शाखाकम्पः स्पर्शवद्द्रन्यजन्यः कम्पत्वात् शरीरादिजन्यकम्पवदिति परिशेषाद् "वायुः सिध्यति" । शरीराभ्यन्तरचारी श्वासोच्छ्यासरूपः। प्राणवद्गानादीनामाधिक्य-माशङ्क्ववाह—स पवेति । प्राण पव अपान-'न्यानोदान-समान'\*संश्चां ठभते इत्यर्थः। नचु पञ्चमो वायुः स्तिमितोऽस्तीत्यत्व आह—स्तिमित इति । नचु स्तिमितो वायुः परमाणु सम्हरूप इत्युक्तेऽपि पश्चिवधकार्यत्वेऽपि न दोषः कार्यस्यापि परमाणु-रूपत्वसम्भवात् परमाणूनामेव परम्परया कार्यावयवत्वात्, अत आह—अनारन्धद्रस्य इति । अनारन्धं द्रश्यं येन स तथा। यद्यपि स्तिमितवायोः परमाणुरूपत्वेन न्यजनादि-न्यापारानन्तरं तदीयस्पर्शे न गृहोत परमाणुस्पर्शस्यातीन्द्रियत्वात् तथाऽपि तदीय-स्पर्शानुपन्धमेऽपि (छ)न्यजनादिन्यापाररूपनिमित्तसहकारि लाभात् तदारन्धकार्यस्य स्पर्शीनुन्द्रमेऽपि (छ)न्यजनादिन्यापाररूपनिमित्तसहकारि लाभात् तदारन्थकार्यस्य स्पर्शीनुकम्भादद्शेषः। तस्मात् नित्यवाया वेव तस्या "श्वन्तर्भाव इति नाधिकत्वम् ॥१३॥

आकाशस्य स्वत एकत्वेऽपि औपाधिको विभागो भविष्यतीत्याशङ्क्य तद्भावे हेतुमाह—घटाकाशादीति । उपाधीनामनन्तत्वेन औपाधिको विभागो न सम्भवती-त्यर्थः ॥ १४ ॥

काळस्यौपाधिकं विभागमाह—उत्पत्तीति । पदार्थानामुत्पत्ति-स्थिति-विनाशै-

- (A) तथा च वायुनिरूपणे प्रशस्तपादाचार्याः—''विषयस्तूपळभ्यमानस्पर्शाधिष्टानभूतः स्पर्श-शब्द-श्रति-कम्प-ळिङ्गस्तिर्यगुगमनस्वभावको मेघादिप्रेरणधारणसमर्थः'' इति ।
  - (B) व्यजनादिव्यापाररूपं यम्निमित्तकारणं तद्रूपस्य सहकारिणो छाभादित्यर्थः ।

र्कि गुरुत्वनिवेशेनेति चेत् न, हेतुद्दये तात्पर्यात् । न चैवं गुरुत्वस्य हेतुत्वपक्षे प्रागुक्तो व्यभिचारो दुर्वार इति वाच्यम्, निःस्नेहत्वे सतीति विशेषणेन तस्य वारणीयत्वात् स्वर्णस्य तैजसत्वं बहुभि-हेतुभिः साधियतुं शक्यते इति बालानां दिगुद्दीने ग्रन्थकृतोऽभिप्रायाच सर्वं समञ्जसम् ।

<sup>ा. &#</sup>x27;त्रासिंड-'ख। 2. 'प्रयत्नाभावे' ख। 3 'वायुसिंडि:'ख। 4. '-समानत्र्यानोदान-'ख। 5. '-समूह द्रत्यक्ते' ख। 6. '-लाभादारब्य-' 7. '-वितस्या-' ख।

दिग् ऐन्द्री आग्नेयी याम्या नैऋती वारुणी वायवी कौवेरी ऐशानी नागी ब्राह्मी रौद्री चेत्येकादशविधा(4) ॥ १६ ॥ आकाशादित्रयं तु वस्तुत एकमेव उपाधिभेदान्नाना-भूतम्॥ १७ ॥

र्लक्ष्यते इति उत्पत्ति-स्थिति-विनाशलक्षणः । उत्परया 'भविष्यन्, स्थित्या वर्त्तमानः, विनाशेन भूतकालो लक्ष्यते इति °त्रिविधः ॥ १४ ॥

ैदिशमुपाधिना°\*विभजते—दिगिति । सर्वत्र देवतार्थे इदमर्थे वा तछितः । टिङ्-ढाण'कित्यादिना (पा० ४।१।१५) ङीप्⁴\* अग्नेर्ढग् (पा० ४।२।३३) ँयमात् ण्यदिति⁵\* विशेषः । रौद्री अन्तरित्त°प्रदेशः ॥ १६ ॥

श्वाकाशादीनां °स्वभावतो भेदाभावे हेतुमाह—आकाशादीति। आकाशं तावत् शब्द्रिङ्गकम्, शब्दाश्च सर्वे समानाधाराः। तथा हि विवादाध्यासिताः शब्दाः श्रूय-माणशब्दाधारसमवेताः शब्दत्वात् श्रूयमाणशब्द°वत्। न च श्रूयमाणशब्दत्वमुपाधिः श्रूय⁴माणविशेषणस्य साधनव्यातिपरिहारार्थत्वेन (в)पचेतरत्वात् श्रूयमाणशब्दा-

<sup>(</sup>A) इदं तु न प्रशस्ताचार्यसम्मतम् । तथा च भाष्यम्—'ततो भक्त्या दश दिशः सिद्धाः । तासामेव देवतापरिग्रहवशात पुनर्दशसंज्ञा भवन्ति, माहेन्द्री वैश्वानरी याम्या नैर्क्तती वारुणी वायव्या कोवेयेंशानी ब्राह्मी नागी चेति' इति ।

<sup>(</sup>B) पक्षेतरत्वादिति । इदमत्राक्ष्तम्—शब्दे श्रूयमाणत्वविशेषणमुपाधेः साधनाध्यापकत्वरक्षार्थं सप्रयोजनकम् , श्रूयमाणशब्ददृष्टान्तेन च इह अश्रूयमाणशब्दा एव पक्षीकृताः,
तथा च श्रूयमाणशब्दाः पक्षाद्रिन्ना इति स्फुटमेव । सित चैवं श्रूयमाणशब्दत्वरूप उपाधिरिष पक्षभेदान्नातिरिक्तोऽभ्युपेतव्यः, भावातिरिक्तस्याभावस्यानभ्युपगमात् । एवं च सर्वाद्यमानोच्छेदप्रसङ्गेन पक्षभेदस्योपाधित्वासम्भवात् श्रूयमाणशब्दत्वं नोपाधिरिति । अथोच्येत उक्तदोषेण
पक्षतावच्छेदकावच्छिन्नप्रतियोगिताक एव पक्षभेद उपाधिर्मा भृत्, स च प्रकृते शब्देतरत्वमेव ;
म च श्रूयमाणशब्दत्वं शब्देतरत्वरूपात् पक्षभेदान्नातिरिच्यते । एवं च यत्र पक्षप्रतियोगिकस्यापि
भेदस्योपाधित्वं विपश्चिद्रिराष्ट्रीकृतं तत्र का कथा जातिरूपतया भेदानात्मकस्य श्रूयमाणशब्दत्वस्योपाधित्वं इति तद्वितथम् , एतदस्वरसेनैव श्रूयमाणत्यादिदोषप्रदर्शनादिति । अवणेन्द्रिय-

 <sup>&#</sup>x27;भविषत्' ख।
 'चिविध द्रत्यथं:' ख।
 'दिशासुपाधीन्' ख।
 '-जीति खीए' ख।
 'यानादीनां' ख।
 'स्वभाव-भेदा-' ख।
 '-विदिति' ख।
 '-माणस्य वि-' ख।

धारसमवेतसंयोगादौ(क) साध्याव्यापकत्वाच । दिक्कालयोरिप परत्वापरत्वानुमैयत्वेन सिद्धौ पकत्वसिद्धिः । तथा हि तरिणपिरस्पन्द्नलक्षणाहोरात्रा'चल्पबहुत्वाभ्यां'\* विशिष्ठे पिण्डे परापरबुद्धिर्जायते । तरिणपिरस्पन्दस्य च सूर्यसमवेतत्वेन स्वतः पिण्डसम्बन्धामावात् , सूर्यस्य च मूर्तत्वेनाश्रयद्वाराऽपि सम्बन्धामावात् । न च पृथिव्यादीनां तत्समबन्धाच्यकता मूर्तत्वात्, (в)आत्माकाशयोध्य विशेषगुणवत्वेन घटादिवत् तद्घटकत्वात् । ततस्तरिणपिरस्पन्द्पिण्डसम्बन्धघटकतया सिद्धं यद् व्यापकं द्रव्यं स एव कालः । (०)पिण्डस्य तरिणपिरस्पन्देन संयुक्तसमवायलक्षणः सम्बन्धः ।

द्गिष्यनियतपरत्वापरत्वाभ्यां प्रमातृविष्रकृष्टसिन्नकृष्टदेशवित्तिपिण्डसमवेताभ्यामनुमी-यते । तथा हि—कालस्य °ज्येष्ठकनिष्ठत्वादिनियत'परापरबुद्धिहेतुत्वेन'\* सिद्धस्या(०)-नियत'परापरबुद्धिहेतुत्वासम्भवात् , "तत्साधनत्वेन सिद्धं यद् द्रव्यं सा दिक् , दिका-ल'ण्योश्चैक'\*त्वेनैव व्यवहारोप''पत्तौ ''अनेकत्वकल्पनायां'' प्रमाणाभावात्(६) ॥१९॥

तत्तत्त्वरमाण्वादिसंयोगादौ श्रूयमाणशब्दाधारसमवेतत्वं साध्यमस्ति न च तत्र श्रूयमाणशब्दत्व-मिति साध्याव्यापकत्वात् नेद्मुपाधिरिति भावः ।

- (A) अत्र 'श्रूयमाणशब्दाधाराऽसमवेतत्वं योगादौ' इति क-पुस्तकपाठः, तथा तत्रैव पाठान्तरतया धतः 'शब्दाधारखमवेतत्वे' इति पाठश्र अर्थासङ्गतेः प्रामादिक इति बुद्ध्या परित्यक्तः।
- (B) इह आत्माकाशादीनां सम्बन्धाध्यकत्वे 'आकाशदिगात्मनां विनिगमनाविरहेणाति-रिक्तैककाळ्य तथात्वा'दिति हेतुर्मुक्तावछीप्रकाशे उक्तः।
  - (C) मुक्तावलीप्रकाशे तु स्वाश्रयतपनसंयोगिसंयोग एवेह सम्बन्ध उक्तः ।
- (D) अनियतेति । यो यदपेक्षया ज्येष्टः स तदपेक्षया न कदाचित् किनष्टः, एवं यो प्रदेषेक्षया किनिष्टः स किनिष्टं स
- (E) अत्र पञ्चम्यर्थान्वयाकाङ्क्षापूरकपदाभावात् 'प्रमाणाभाव' इति प्रथमान्तपाठो युक्त-तया प्रतिभाति ।

 <sup>&#</sup>x27;-िंदबहुलाल्पलास्यां' ख।
 '-सलाभावात्' ख।
 '-पटतां' ख।
 '-परलापरल्वहुिंहितुक्तवस्ते ।
 '-परलापरल्वहुिंहितुक्तलास-' ख।
 '-परलापरल्वहुिंहितुक्तलास-' ख।
 '-पत्ते कल्पिंदेन वाच्यव्यवहार्सिः न वा' ख।
 12. 'अनेकक-' ख।
 13. '-यां माना-' ख।

# आत्मा तु परमात्मा चेलज्ञश्चेति द्विविधः। परमात्मा ईश्वर एक एव। चेलज्ञा अस्मदादयोऽनन्ता एव ॥१८॥

आत्मपदार्थं विभजते—आत्मा त्विति । नन्वध्द्रव्यातिरिक्त 'आत्मा पदार्थं प्य नास्तीति कथमयं विभागः ? तथा हि कायाकारपरिणतं "पृथिव्यादिचतुष्ट्यमैव आत्मपदार्थः, तत्रैव चैतन्यम् । ननु यदि भूतेषु चैतन्यं तिर्हं घटादेरपि चेतनत्वापित्तिः तिर्ते चेत्—"मैवं भाषिष्टाः मदशक्तिवद्विरोधात् ; यथा कमुकफलं चूर्णखदिरेषु 'अ प्रत्येकं मदजनकत्वाभावेऽपि समुदाये तज्जनकत्वं पश्यामः, तथा घटाद्याकारे तदभावेऽपि शरीराकारपरिणते भृतचतुष्ट्ये चैतन्योपपत्तेः । प्रमाणं च—अहं स्थलः "कृशः कृष्णो गौर इति शरीरसमानाधिकरणं प्रत्यक्तमैव, ततः पृथि व्यादिष्वन्तर्भावात् आत्मपदार्थ-स्यातिरिक्तविभागो न युक्तं 'इति, तदसारम् ; "शरीरस्यात्मत्वे वाव्ये दष्टं कौमारादौ न स्मरेत् वाव्यकौमारादिशरीराणां यावदुद्रव्यभाविपरिमाणमेदेन भेदात् , अन्यानुभृतस्यान्येनास्मरणात् , न हि चैत्रेणानुभृतं क्षेतः स्मरति । तदुक्तमुद्यनाचार्यैः—

नान्यदृष्टं स्मरत्यन्यो नैकं भूतमपकमात् । वासनासंक्रमो नास्ति न च गत्यन्तरं स्थिरे ॥ इति । (क्रसमाञ्जल्धिः, स्तवकः १, श्लो० १४ ) ।

अपक्रमो विनाशः। वासना संस्कारः। किं च शरीरं नातमा रूपादिमस्वात् घटवत्। न वावेतनत्वमुपाधिः, रूपादिमस्वेनैव शरीरस्याप्यचेतनत्वेन उपाधेः साधन-व्यापकत्वात्। °हेतावनुकूळतर्कस्तूक्त पव वाव्ये दृष्टमित्यादिना। समानाधिकरण-प्रत्ययध्य भ्रान्तः, ''यौक्तिकस्य वाधस्य सङ्गावात् मम शरीरमिति भेदप्रत्ययाच। तस्मात् न शरीरमातमा। तथाऽप्यतिरिक्तात्मसङ्गावे कि मानमिति चेत्—पक-स्तावदुक्त एव परिशेषः(A),अपरं ''चानुमानम्'' , इच्छा कचिदाधिता गुणत्वाद् रूपवत्, इच्छागुणः विशेवगुण इति वा अनित्यत्वे सत्येकेन्द्रियप्राह्यत्वात् रूपवदिति।

 $<sup>(\</sup>Lambda)$  शरीरं नात्मा इत्यादिक्षमेण पुत्रदेहेन्द्रियमनःप्रसृतिषु व्यावृत्तेषु यः शिष्यते स एवात्मेति परिशेषत्वं बोध्यम् ।

 <sup>&#</sup>x27;श्रात्मपदार्थ' ख। 2. 'भ्रत्चतु-'ख। 3. 'न'ख। 4. 'पर्यं-नुर्येषु' क। 5. नास्ति क।
 'ब्लायल-'ख। 7. 'इति चितृ त-'ख। 8. 'ब्ररीरात्मत्वे' क। 9. 'हैतीरनु-'ख।
 'वीक्रिकवापसद-'ख। II. 'च मानम्'ख।

## मनस्तु प्रत्यात्मनिष्ठत्वादनन्तम् ॥ १६ ॥

जन्येच्छायाः पत्तीकृतत्वात् नेश्वरेच्छायां भागासिद्धिः। (A) आत्मनो नित्यत्वात् (B) प्रभायाश्च गुणत्वात् 'न व्यभिवारः। 'प्रभाया द्रव्यत्वे 'च (0) अवाज्ञुवप्रत्यज्ञविषयत्वादिति विशेष्यं कर्त्तव्यम्, तदा रसविदिति दृष्टान्तो 'विश्वेयः। 'सा तु न भूतपञ्चकगुणः, नापि दिक्कालमनसाम्, मनसैव प्राह्यत्वात्, विशेषगुणत्वाद् वा इत्यु 'चर्चेव हेतुः। एवमितर'वाधसहकृतेन सामान्यतो दृष्टेन व्यतिरिक्तत्म-सिद्धिः। "यद्वा इतरवाधप्रदर्शनानन्तरम् इच्छा अध्द्रव्यातिरिक्तद्वव्याश्रिता अध्द्रव्यानाश्चितत्वे सित गुणत्वात्, यश्चैवं तश्चैवं यथा रूपादि, इति व्यति 'रिकणात्म-सिद्धिरित गुक्त एव तस्य विभागः। चेत्रज्ञानां विभागा''करणे हेतुमाह अनन्ता एवेति।॥१५॥

मनसो विभागाकरणे हेतुमाह—प्रत्यात्मेति । ''अत्मनः प्रतिश्ररीरं भिष्ठत्वेना-नन्तत्वात् तिन्नष्ठं मनोऽप्यनन्तमित्यर्थः । नतु ''मनसः स्पर्शरहितद्रव्यत्वेन विभुत्वात् कथमात्मनिष्ठत्वमिति चेत् ''न, (D)युगपज्ञानानु' 'त्पत्तिलक्षण' धर्मिप्राहकमानेन अण्'त्वस्यैव सिद्धः ॥ १६ ॥

<sup>(</sup>A) हेतौ सत्यन्तस्य फलमाह—आत्मन इति । आत्मिन-यथोक्तो हेतुनांस्तीति न व्यभिचार इति भावः ।

<sup>(</sup>B) भवतु प्रभा हेत्वधिकरणम्, साध्यमपि तत्रास्तीति न व्यभिचार इत्यर्थः।

<sup>(ा)</sup> अचाक्षुपेति । ननु तथाऽपि अनित्यत्ये सत्यचाक्षुषप्रत्यक्षविषयत्वस्य स्पार्शन-प्रत्यक्षविषये वायौ सत्त्वाद्व व्यभिचारस्तद्वस्य एवेति चेन्न, एतन्मते वायोः प्रत्यक्षानभ्युप-गमात् । अथ अचाक्षुषप्रत्यक्षविषयत्वं यदि चाक्षुषान्यप्रत्यक्षविषयत्वं तदा त्वाचप्रत्यक्षविषये घटादौ व्यभिचारः, तद्वारणाय चाक्षुषप्रत्यक्षविषयत्वाभाववत्त्वादित्यर्थक्षेद्वस्युपेयते तदा पुनरि वायौ व्यभिचारः इति चेन्न, एकेन्द्रियप्राह्यत्वस्यापि वक्तव्यत्वात् । दोषान्तरवारण-प्रकारस्तु स्वयमुह्नीय इति संक्षेपः ।

<sup>(</sup>D) 'युगपज्जानानुत्पत्तिर्मनसो लिङ्गमि'ति न्यायस्त्रम् । बृहदारण्यकेऽपि 'कामः संकल्प' इति प्रकृत्य श्रूयते 'अन्यत्रमना अभूवमिति नाडाक्षम' इत्यादि ।

<sup>1. &#</sup>x27;न लकि' खा 2. 'प्रभावा' इति नास्ति का 3. 'वा' खा 4. 'विधेव' इति नास्ति खा 5. इतः पूर्व खपुसके 'तदन्यत्व सतीति विधेवणीयम्' इत्यधिकम्। 6. '-त्तरत्व हैतः' खा 7. '-वाधकः' खा 8. 'यदितर-वाधकः मः' का 9. '-रिकेणात्मः' का 10. '-ग-करणे' खा 11. 'आत्मनां' खा 12. 'मनसः सर्वेदा स्पर्यः' खा 13. 'न' नास्ति खा 14. '-तुपंपत्ति-' का 15. 'धिमें' नास्ति खा 15. '-त्वसित्तिः' खा

आकाशादिपञ्चकं नित्यमेव अपरं (४)नित्यानित्यं च ॥२०॥ रूपं सित-छोहित-पीत-कृष्ण-हरित-कपिश-चित्रभेदात् सत-विधम् ॥२१॥

रसोऽपि मधुर-तिक्त-कटु-कषायाम्ब-लवण-चित्रभेदात् सप्त-विधः ॥२२॥

गन्धोऽपि द्विविधः, सुरिभरसुरिभश्चेति । स्पर्शस्तु शीतोष्णा-नुष्णाशीतभेदात् त्रिविधः । संख्या एकत्व-द्वित्व-बहुत्वभेदात् त्रिविधा । <sup>(B)</sup>परिमाणम् अणु-महद्-दीर्घ-ह्वस्वभेदाद् विविधम् । पृथक्त्वम् एकानेकचृत्ति । संयोगोऽपि द्विविधः, कर्मजः संयोगज-

नवानामप्यपरं विभागमाह—आकाशादीति । नित्यानित्यमिति, परमाणु कार्य-भेदादित्यर्थः \* ॥२०॥

क्षपादीनामवान्तरिवभागं दर्शयित — रूपिमिति । सितादीनामाश्रयव्याप्यवृत्तित्वेन अञ्चाप्यवृत्तित्वायोगात् , वितः पट इत्याद्यनुभवाच सप्तमं रूपमास्थेयमिति मत्वाह — वित्रभेदादिति । तत्नापि जले शुक्कमेव रूपम् , शुक्कभास्वरमेव तेजसि, इतराणि तु भूमावेव, पाकजानि च ॥२१॥

रसोऽपीति । मधुरः शर्करादौ, तिको निम्बादौ, कटु°र्मरिचादौ, कषाय आमलक्यादौ, अभक आम्रादौ\*\*, लवणः प्रसिद्धः । षड्रसा हरीतकीति चित्र-रसानुभवमवलम्ब्याह—वित्रभेदादिति । तत्नापि जले मधुर पव रसो हरीतक्या'-ऽभिव्यङ्गचोऽपाकजः । इतरे तु भूमावेव, पाकजाश्च<sup>ड</sup> ॥२२॥

°गन्धोऽपीति । सुरभिश्चन्दनादौ । असुरभिर्मद्यादौ । वस्पर्शस्त्वित । शीतः

 <sup>(</sup>A) अत्र क-पुस्तके 'नित्यानित्यरूपम्' इति पाठान्तरत्वेनाधो धतम् ।

<sup>(</sup>B) यद्यप्यादर्शपुस्तके संयोगनिरूपणात् परमेव 'परिमाणम् अणु-महद्ग-दीर्घ-ह्रस्वभेदाद्र विविधिम्' इति ग्रन्थो मुदितो इश्यते तथाऽपि तत्र लेखकप्रमाद एव हेतुरिति मत्वा उद्देशकमरक्षार्थ-मेर्च विपर्ययः कृतः।

<sup>ा. &#</sup>x27;-कार्यकारणभेदात्' ख । 2. '-र्मरीचादी' ख । 3. नासि क । 4. '-कार्यभि-' ख । 5. 'च' भासि ख । 6. 'गर्बति' ख । 7. 'स्पर्श दिति' ख ।

श्चेति । विभागोऽपि द्विविधः, कर्मजो विभागजश्च । परत्वं कालकृतं दिक्कृतं च । अपरत्वमपि दिक्कृतं कालकृतं च ॥२३॥

बुद्धिरिप स्मृतिरनुभवश्च। अनुभवोऽपि द्विविधः प्रमाऽप्रमा च। अप्रमाऽपि संशयो विपर्ययश्च। प्रमा प्रत्यत्त-मनुमितिश्च। प्रत्यत्तं सत्तप्रकारम्। (A)तच्च ईश्वर-घाण-रसन-चत्तु-स्त्वक्-श्रोत्र-मनोलत्तणम्॥२४॥

स्पर्शो जले, उष्णस्तेज्ञसि, अनुष्णाशीतो वायो, भूमो स पव पाकजः। परिमाणिमिति, अणुत्वं हस्क्त्वं च परमाणुद्रचणुकयोः, महत्त्वदीर्घत्वे आकाशघटादौ। कुवल्या-मलक्यादौ अणुहस्वादिन्यवहारो गौणः। पृथक्त्वमिति, अनेकवृत्ति "द्विपृथक्त्वादि। संयोग इति (६)तत्रापि कर्मजो द्विविधः, अन्यतरकर्मज उभयकर्मजश्च। स्थाणु-श्येनयोरन्यतरकर्मजः, मल्लयोर्मवयोवी उभयकर्मजः। 'तन्तुकेशसंयोगात् पटकेश-'संयोगः संयोगजः। तथाहि पटारम्भकतन्तुकेशसंयोगः कर्मजः, ततः पटोत्पत्तौ केशपटसंयोगो न कर्मजः, उभयत्र अन्यतरत्र वा कर्माभावात्, "किं तु" तन्तुकेश-संयोग एव हेतुः। विभागोऽपि संयोगवदेव 'होयः। "परत्वमिति, वृद्धतरुणयोः परत्वापरत्वे कालकुते। सिन्नकृष्टेऽपरत्वं विप्रकृष्टे परत्वं च दिकृतम्। तयोर्दिकाल-जन्यत्वं पुरस्तादेव प्रासाधि॥२३॥

बुद्धि॰भेदानाह—बुद्धिरपीति । प्रमानिरूप्यत्वात्( पणात् ? ) परस्ताङ् (०)विभक्तामप्यप्रमां सूचीकटाहन्यायेन प्राग् विभजते—अफ्रमाऽपीति ।

ननु सर्व-ज्ञानानां यथार्थत्वात् संशयविपर्ययाभावात् कथं तद्विभाग इति प्रभाकरः । मानं च—ज्ञानत्वं यथार्थमात्रवृत्ति ज्ञानमात्रवृत्तित्वात् प्रमात्व'वत् । यथार्थत्वं ''च

 <sup>(</sup>A) प्रत्यक्षस्य सप्तविधत्वमुपपादनीयम्, तच तदयोगव्यविद्यत्वरुक्षणकारणभेदेनैव सम्भवतीत्यत ईश्वरोऽपीह उपात्त इति ध्येयम् ।

<sup>(</sup>B) अयमंशः क-पुस्तके पाठान्तररूपेण गृहीतः ।

<sup>(</sup>C) विभक्तामिति विभागार्थमुदिष्टामित्यर्थः।

श्रतः परं क-पुस्तके 'च' द्रत्यधिकम्। 2. 'दिवहुपृथक्तादि' क। 3. 'वा' द्रित नास्ति खं।
 'तन्तुसंयोगात्' ख। 5. '-संयोगो न तन्तृक्षेत्रसंयोगात् पटकेश्रसंयोगः। ततः' क। 6. नास्ति ख
 'उद्गयः' क। 8. 'परत्वम्' नास्ति क। 9. '-भेदमाह' ख। 10. '-विदिति' ख। 11. 'च' नास्ति ख।

# अनुमितिरिप त्रिविधा ठिङ्गस्य त्रैविध्यात्, केवठान्विय केवलव्यतिरिक अन्वयव्यतिरिक चेति। तदपि स्वार्थ परार्थं च ॥२५॥

तद्वति तत्वप्रकारकज्ञानत्वम् । तच्छञ्देन ज्ञानविषयवृत्ति घटत्वादिकम्चयते, तेन घरत्ववति घरे 'घरत्वप्रकारं ज्ञानं '\* यथार्थमित्यर्थः। भ्रमे त नैवम् , प्रोवर्त्तिनि शुक्तिकाशकले रजतत्वस्यामावेग रजतत्ववति रजतत्वपका रकत्वामावात्, किं तु रजतत्वाभाववति शुक्तिकाशकले रजतत्वप्रकारकत्वम् । ततो यथार्थः त्वलक्षणं भवदभ्यपेतं भ्रमं न ब्याप्ताति । हेतौ तु(A) प्रमेयत्वादौ व्यभिचारवारणाय मात-पदम् । तस्माद्युक्तो विभाग इति चेत्—उच्यते, प्रत्यत्तविरुद्धं तावदनुमानम् , 'अइमत्र संशये', 'ममात्र संशयः समजनी'ति संशयानुभवात् ; तथा 'शुक्तिकामिमा-महमैतावन्तं कालं रजतमित्यज्ञासिवम्' इति विपर्ययानुभवात् च<sup>ः</sup> ; तथा च कालात्यया-तथाऽप्ययथार्थसद्भावे कि प्रमाणमिति चेत् एकं तावद् 'दर्शितमेव प्रत्यत्तम्, अपरं "ताववनुमानम् ज्ञानत्वम् अयथार्थवृत्ति सकलज्ञानवृत्तित्वात् सत्तावत्। न च साध्यवैकल्यम् °दृष्टान्तस्य अयथार्थव्यवहारे गुरुमते'°ऽपि सत्ता-सद्भावन संप्रतिपन्नत्वात् साध्यस्य। न च ''यथार्थानुभवत्वादौ व्यभिचारः ''तस्य सकलज्ञानवृत्तित्वाभावात् । न च ¹३ज्ञानान्यवृत्तित्वमुपाधिः स्मृतेरयथार्थाया अपि सद्भावेन स्मृतित्वस्यायथार्थवृत्तित्वेऽपि ज्ञानान्यावृत्तित्वेन साध्याव्यापकत्वात्। तस्माद्यथार्थज्ञानसत्त्वादु युक्तोऽयमप्रमाविभागः । प्रमां विभजते—प्रमेति । (B)स्तर-विधत्वं च ईश्वरादिभेदेनेति वक्ष्यति ॥२४॥

लिङ्गस्य त्रैविभ्यमाह—केवलान्वयीति। क्रमेणादाहरणानि (c) शब्दोऽभि-

<sup>(</sup>A) अत्र 'तु'कारः पक्षान्तरं सूचयति, तथा च 'सिद्धसाधनवारणाय साध्यांशे मात्रपदम्' इत्यंशोऽत्र स्खलितो न वेत्यनुसन्धेयम् ।

<sup>(</sup>B) प्रत्यक्षाणां षाड्विध्यप्रवादस्तु जन्यप्रत्यक्षापेक्षयेति हृदयम् ।

<sup>(</sup>C) केवलान्वयिनं प्रदर्शयति शब्द इति । 'अत्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यसाधकं केवलान्वयी'ति लक्षणम् । अत्र साध्यस्याभिषेयत्वस्य अत्यन्ताभावाप्रतियोगित्वात् लक्षणसमन्वयः ।

ग. 'घटाकारजानं' का । 2. '-रत्नाभावात्' खा । 3. '-र्थल भव-' खा । 4. '-लादिवार-' का । 5. 'च' नािस का । 6. '-पदिष्टमनुमानम्' खा । 7. 'खक्तमिव' खा । 8. 'चानुमानम्' खा । 9. 'इष्टान्तस्य' नािस का । 10. 'अपि' नािस का । 11. 'अनुभव-' का । 12. 'तिषां' का । 13. 'ज्ञानायमुपािधः' खा । 14. '-णािन दर्भयति श्रन्दी-' खा ।

# परार्थाङ्गानि प्रतिज्ञाहेतृदाहरणोपनयनिगमनानि । उभ-याङ्गानि पत्त्रधर्मत्वम् सपत्ते सत्त्वम् विपत्ताद् व्याद्यत्ति-रबाधितविषयत्वम् असत्प्रतिपत्तितत्वं चेति ॥२६॥

धेयः प्रमेयत्वाद् घटवत्, (A)जीवच्छरीरं सात्मकं प्राणादिमस्वात्, न यदेवं न तदेवं यथा पाषाण इति, (B) शाहिनत्यः अकार्यत्वात् व्यद् यत् कार्यं तत्तद्दिनत्यं यथा घटः अयदिवात् व्यद्भवित्यं न भवति तत् वकार्यमपि न अस्वित यथा गगनमिति। विविध-स्यापि द्वैविध्यमाह-तद्दपीति। यत्र स्वयमेव विलक्षं द्रष्ट्या अस्वयम् विलक्षं त्राप्ताति तत् स्वार्थम्, यत्र स्वयम् व्यव निश्चित्य परवोधनाय पञ्चावयववाक्यप्रयोगः तत् परार्थम् ॥२१॥

पञ्चावयवानाह—परार्थाङ्गानीति । क्रमेणोदाहरणानि—पर्वतोऽयं विह्नमान्, धूमवस्वात्, (०)महानसवत्, °तथा वायं \* धूमवान्, (०)तस्माद् विह्नमानेवेति । स्वार्थ-परार्थाङ्गान्याह्—उभयाङ्गानीति । पत्ने वर्त्तमानत्वं पत्तधर्मत्वम्, सपत्ने व्यापक(कैकः?)-देशे वा सत्त्वं सपत्ने सस्वम्, विपत्ने सर्वस्मित्रवर्त्तमानत्वं विपत्ताद् व्याद्यत्तिः । पत्ते साध्यस्य प्रमाणान्तरेण वाधविरहोऽवाधितविषयत्वम् । असन् प्रतिपत्तो यस्य तस्य भावस्तत्वं साध्याभावसाधकप्रत्यन्तमानरहितत्विमित यावत् ॥२६॥

- (A) केवलभ्यतिरेकिणं दर्शयति जीवदिति । भ्यतिरेकन्याप्त्या साध्यसाधकं केवल-भ्यतिरेकीति लक्षणम् । न यदेविमित्याद्यदाहरणेन भ्यतिरेकन्यासेर्ग्रहणात् लक्षणसमन्वयः ।
- (B) अन्वयन्यतिरेकिणमाह शन्दोऽनित्य इति । अन्वयन्यतिरेकन्यासिद्धयग्रहाधीनातु-मित्युपधायकत्विमिति तु लक्षणम् । यद यत् कार्यमित्याद्यन्वयोदाहरणेन अन्वयन्यासेः, यदनित्यं न भवतीत्यादिना च न्यतिरेकन्यासेर्ग्रहणादन्न लक्षणसमन्वय इति संक्षेपः ।
- (ं) महानसविदित्युदाहरणं प्राचीनेषु कस्य सम्मतमिति न निर्णयो जातः ; नव्यानां तु 'यो यो धूमवान् स विह्नमान्' इत्युदाहरणवाक्यम् । तत्रापि केचित् उक्तवाक्यं 'यथा महानस-' मित्यादि दृष्टान्तवाक्यसिहतमेव उदाहरणमिच्छन्तीति गुरवः ।
- (D) धूमवानित्यंशशून्यः 'तथा चाय'मित्याकारक उपनयः प्राचीनसम्मत इति 'चैत्रः पचित घटो नेतराणीति प्रतिज्ञायां साध्यविषयित्वानुयोगित्वयोः सम्बन्धविधयेवानुप्रवेशात् यथोपद्शितसाध्यगमकतौपयिकव्याप्तिविशिष्टहेतुमत्त्वस्य च पक्षे उपनेयत्वात् तथा चाय-

 <sup>&#</sup>x27;श्वनित्यः शब्दः' ख ।
 अयमंशः त-पुस्तते नासि ।
 'एव' नासि क ।
 'एव' नासि क ।
 'एव' नासि क ।
 ' प्याप्य वर्तमानल' ख ।
 ' व्याप्य करिशे' ख ।

## तदाभासा असिद्धविरुद्धानैकान्तिकानध्यवसितकालात्यया-पदिष्टप्रकरणसमाः ॥२७॥

अनुमान शोधनायाह—तदाभासा इति । व्याप्तिपत्तधर्मताविशिष्टो हेतः सिद्धः, तद्दरहितोऽसिद्धः। स च पत्ताभावादाश्रयासिद्धः, पत्तधर्मताऽभावात् स्वरूपासिद्धः, व्याप्तग्रभावाद ब्याप्यत्वासिद्ध इति <sup>२</sup>त्रिविधः। क्रमेणोदाहर<sup>३</sup>णानि--गगनारविन्दं सुर्मा अरविन्दत्वात् सरोजारविन्दवत् । अनित्यः शब्दः वासुषत्वात् 'विमतं त्रणिकं'\* प्रमेयत्वादिति । साध्यसाधनाय प्रयुक्तो हेतुर्यदि तद्विपरीतं साधयति तदा विरुद्धः । यथा शब्दो नित्यः कृतकत्वादिति । (A) अम गतावित्यस्मान्निष्पन्नो अन्तराब्दो निश्चयवाची, पकेन साध्यरूपेण अन्तः सहचारनिश्चयो न "विद्यते "यस्यासौ अनै"\*-कान्तिकः । स च द्विविधः, यथा-नित्यः शब्दः प्रमैयत्वादिति साधारणोऽनैकान्तिकः, (B)नित्या पृथिवी गन्धवत्वादित्यसाधारणोऽ"नैकान्तिकः सक्छ"सपत्वविपत्त"\*-व्यावृत्तत्वात्। सर्वमनित्यं प्रमेयत्वादित्यनुपसंहारी व्याप्तचप्राण्संहाराभावात्। तत्र षडढेत्वाभासपत्ते असाधाः 'रण पवः \* अनध्यवसितशन्देनोच्यते । साध्याध्यवसाः 'नाय नालमित्यनध्यवसितः। स च षड्ढेत्वाभासानभ्यूपगच्छता आचार्येण पृथगुक्तः। उदाहरणं तु पृथ्वी नित्या गन्यवस्वात् । अत्र सपज्ञादाकाशादेः विपन्नाज्जलादेर्न्या-वृत्तत्वेन साध्यस्य निश्चेतुमशक्यत्वादनध्यवसित इत्युच्यते। काळस्यात्यये<sup>13</sup> अपदिष्टो निर्दिष्टः कालात्ययापदिष्टः । यथा—अनुष्णं तेजो वस्तुत्वात् जलवद् इति मित्याकारकः सवच एव प्राचासुपनय इत्यवयवदीधितिग्रन्थाद्वगम्यते । एवं तत्त्वचिन्तामणावपि 'आद्ये तथा चायमिति प्रक्रमात् तथेति हेत्सानित्यर्थ' इति।

- (△) 'पुस्तकद्वयेऽपि अमु गताविति पाठदर्शनेऽपि धातुपाठे अम गत्यादिष्विति दर्शनादुपरि तदनुसार्येव पाठो धतः' इति क-पुस्तकसम्पादकाः ।
- (B) अन्नादर्शपुस्तकद्वये दृश्यमानोऽपि 'नित्या पृथिवी गन्धवत्त्वादित्यसाधारणो-ऽनैकान्तिकः सकलसप्शविपक्षव्यावृत्तत्वा'दित्यंशः प्रमादादापतित इति सम्भाव्यते असाधा-रणस्य अनैकान्ते नान्तर्भाव इत्यस्यानुपदं वक्ष्यमाणत्वात तस्य चतुर्थहेत्वाभासरूपत्वात् , अनेकान्तद्वेविध्यपक्षणस्य च साधारणानुपसंहारिभ्यामेव सम्भवात्, असाधारणस्यापि तत्र प्रवेशे आधिक्यापाताचेति ध्येयम् ।

<sup>ा. &#</sup>x27;-परिशोध-' ख। 2. 'निश्वा' ख। 3. '-णानि दशैदाति' ख। 4. 'निवादास्पटं निमतं सवै चिणिक' क। 5. 'त्रसु गती' ख। 6. 'चटते' खं। 7. 'यस्य सीऽनै-' ख। 8. ख-पुस्तके 'त्रनैकात्तिकः' दिति निस्ति। 9. '-पचिवपित्रेथो' ख। 10. '-संहारस्थलाभावात्' खं। 11. '-रणानैकात्तिक एव' ख। 12. '-नाय निश्वाय नाल-' ख। 13. '-त्यिये अपगमे न्नप-' ख।

#### तर्कस्वभौ संशयविपर्ययावेव ॥२८॥

प्रयोगे वस्तुत्वानुष्णत्वयोध्यांतिष्रहणसमये एव प्रत्यत्तेणानुष्णत्वप्रतियोगितया उष्णत्वं कविद्वधारणीयम् , प्रतियोगिनिरूपणं विना अभावनिरूपणासम्भवात् । ततो बळवता व्याप्ति प्रहेणैव प्रत्यत्तेण तेजस्युष्णत्वमवधारितम् , तस्यान्य-निष्ठत्वाभावात् । तथा च प्रत्यत्तेण विपरीतत्वनिश्चये सति तद्विरोधेनानुमान-काळस्य अत्यये प्रयुक्तत्वादस्य काळात्ययापदिष्टत्वम् ।

नन्वयमाश्रयासिद्ध एव, तेजसः साध्याभाववत्त्वेन निश्चितत्वात् सन्दिग्धसाध्यान्वितः पत्तत्वासम्भवात् पत्तस्यैव विपत्तत्वेनानैः कान्तिक एव वा अतोऽयं न वाधिता-परपर्यायः कालात्ययापदिष्ट इति चेत्—सत्यम् , तथाऽपि पत्ते साध्याभावप्रमामन्तरेण असिद्धचादेरनवगमात् साध्याभावप्रमामक्पवाधस्योपजीन्यत्वात् पृथक्त्वम् ।

तथाऽप्यसङ्कीणोंदाहरणं किमिति चेत् श्रूयताम्—अयं पर्वतो विह्नमान् धूम-वस्वादित्ये त्वावद् अनुमानम् (A) । अत्र महानसीयादिविद्विः पर्वते वाधादेव न सिध्यिति, असिद्ध वादेस्तत्राभावात्, अतोऽन्यदीयो विह्नरन्यत्र साध्यमानः कालात्ययापिद्दिष्टत्वादेव न सिध्यिति (B) । बाधकालात्ययापिद्दिष्टत्वयोः पर्यायतैव साध्याभाववत्त्तया प्रमिते पत्ते उभयोः प्रयोगात् ।

प्रकरणयोः प्रकृतयोः 'साध्यतद्भावयोः'\* समः प्रकरणसमः साध्यविरोधित्वेन तद्भावस्थापि प्रकृतत्वात् । उदाहरणं तु—अनित्यः शन्दः पत्तसपत्तयोरन्यतरत्वात् , नित्यः शन्दः पत्तसपत्तयोरन्यतरत्वात् , प्रत्यः शन्दः पत्तसपत्तयोरन्यतरत्वात् सपत्तविति(ः) ॥ २७ ॥

नतु व्याप्यारोपे व्यापकारोपस्तर्कः । यथा-श्रमातुमाने श्रमोऽस्तु वहिर्मा भूविति वह्यभावस्य व्याप्यस्यप्रतिवादिना आरोपे कृते "सति 'यद्यमानिः स्यात् तर्हि निर्भूमो "ऽपि

<sup>(</sup>A) अनुमानमत्र अनुमानप्रयोजकीभूतप्रयोगः, अनुमितिस्तु 'अयं पर्वतो बह्लिमान्' इत्याकारिकैव । धूमवत्त्वादित्येतावत्पर्यन्तोक्तिस्तु हेत्वादिज्ञापनद्वारा असिद्धगदिदोषान्तरा-सङ्करप्रदर्शनार्थम् ।

<sup>(</sup>B) नवीनास्तु उत्पत्तिक्षणाविच्छन्नो घटो गन्धवान् क्षितित्वादित्याद्यसङ्कीर्णवाधस्थळ-सुदाहरन्ति ।

<sup>(</sup>C) अन्नायं विशेषः—विरोधे वायुक्तो हेतुरेव साध्यामावसाधकतया उद्गमान्यते प्रकरणसमे तु हेत्वन्तरं तथेति सम्प्रदायः।

<sup>ा. &#</sup>x27;-साइक्रेणैन'ख। 2. '-पजलाल्यासभागत'क। 3. '-काल एन'ख। 4. 'वा'नास्तिक। 5. '-तावदेव अनु-'। 6. '-योः अपरपर्यां-'क। 7. नास्तिक। 8. '-माँइस्तु'क। 9. 'सति'नास्तिख। 10. 'अपि' नास्तिख।

## सविकल्पकनिविकल्पकयोस्तु प्रमायामप्रमायां चान्तर्भावः ॥२६॥

स्यात्' इति धूमाभावस्य व्यापकस्यारोपः, 'स किमिति नोहिष्टः। तथा, स्वप्नो नाम निद्रादुष्टमनोजन्यज्ञानम्, स च कुतो नोहिष्ट इत्यत् आह—तर्किति। तर्कस्तावत् संशय एव, यद्याग्निस्तर्हि निर्धूम इत्यत्र यद्याखिङ्गित् 'त्वेनाग्निसत्ते धूमवत्त्वं सम्भवतीत्यपि प्रतीयते, अतो(A)ऽस्तित्व-नास्तित्वकोरिङ्गयविषय°त्वस्य स्पष्टत्वात्\*। (B)यद्वा दृश्यते च धूमस्तस्मा 'इग्निरस्त्येवेति विपर्थयपर्यवसा 'नान्तः(C) तर्कः, तत्र न स्यादस्ति चेति कोरिङ्मयविष 'यत्वात्(D)। स्वप्नस्तु (E)गगनळज्ञणाद्यविद्यमानं विद्यमानत्वेन असिन्निहितं गजादि सिन्निहित्तत्वेन दर्शयन् विपर्यय एव तळ्ळज्ञणात्रान्तत्वात्॥ २८॥

नन्वयं घट इति विशिष्टं ज्ञानं सविकल्पकम् अ, (F) अप्रथमात्तसन्निपातजं ज्ञानं

- $(\Delta)$  अस्तित्वेति । यद्यनिमः स्यात् तिर्हि निर्धूमः स्यादिस्युक्तौ 'यदि'-शब्दबळात् अग्न्यभावसक्त्वे धूमाभावस्य अग्निसक्त्वे च धूमस्य सक्त्वमिति भावाभावात्मककोटिद्वयमत्र विषय इति संशयत्विमिति फळितम् ।
- (B) अत्र व्याप्यारोपाधीनो व्यापकारोपो हि तर्कः, आरोपश्चाहार्यज्ञानम् । तथा च हदो न विह्नमानिति बाधज्ञाने सित हदो यदि धूमवान् स्याचदा विह्नमानिप स्यादित्येवं व्याप्तिज्ञानोत्तरं विह्नयाप्यधूमवान् हद इति परामशांत्मकव्याप्यारोपात् 'हदो विह्नमान्' इत्येव अनुमितिसमाना-कारं ज्ञानं तर्क आपित्तिरिति च व्यपदिश्यते । आपत्तौ वाधस्यानुगुणत्वाच आरोपस्य आहार्यत्वं सिध्यति । एवं च 'यदि'पदोल्लेखरिहतस्य हदो विह्नमानित्यादितर्कस्य कोटिहयावगाहितैव नास्ति भावाभावविषयकत्वं तु छतरामिति तर्कस्य संशयान्तर्भावपक्षस्य छदूरपराहतत्व-माशङ्कयाह यहेति ।
- (C) विपर्ययपर्यवसानान्त इति । अन्तराञ्दोऽत्र निष्कर्षवाची । तथा च विपर्ययपर्य-वसाने विपर्ययाभिषेऽप्रमाभेदे अन्तर्भावे अन्तः निष्कर्षो यस्य ताददास्तर्क इत्यर्थः । उत्तरत्रोक्तं कोटिङ्गयविपयत्वं च ज्ञानभेदमवलम्ञ्येवेति बोध्यम् , तेन चतदभाववति तत्पप्रकारकत्वरूपम् अप्रमा-रूक्षणमत्र प्रतिपादितम् ।
  - (D) यद्वेत्यादिः कोटिद्वयविवयत्वादित्यन्तो ग्रन्थः क- पुस्तके असार्वत्रिकतयोक्तः ।
- (E) इह गगनलक्षणादीत्यन्न प्रकृतपाठोऽनुसन्थेयः। अस्यैव प्रकृतत्वे तु रुक्षणपदं स्वरूपपरम्। एवं गगनस्याविद्यमानत्वं स्वप्रदर्शनविषयत्वं च प्रयत्नेनोपपादनीये।
  - अत्र क-पुस्तकसम्पादकैः आदर्शपुस्तकद्वयेऽपि प्रथमाक्षिसन्निपातेत्यादि पाउं दृष्ट्वाऽपि

 <sup>&#</sup>x27;स च'ख। २. '-विन अनियानिकीन धूम्'ख। ३. '-वान्'ख। 4. -'दिग्निरायक्थे-' ख। 5. '-नात्' का 6. '-यलस्य स्पटलात्'ख। 7. 'विशिष्टं सनिकल्पकं ज्ञानम्'ख। 8. प्रथमाचि-'ख।

# एवं प्रत्यभिज्ञाहानोपादानोपेत्ताज्ञानानामपि ॥३०॥ ऊहानध्यवसाययोः(४)स्तु संशय एव ॥३१॥

निर्विकल्पकम्, पतद्वद्वयं किमिति नोद्दिष्टमित्यत आह—सविकल्पकेति । रजते पव 'इदं रजत'मिति सविकल्पकं प्रमा, अरजते रजत'ज्ञानमप्रमा'श्रदत्यर्थः । निर्विकल्पकं तु प्रमायामेव अन्तर्भवति, तस्य व्यथमान्तसन्निपातजस्य वस्तुस्वरूपमान्नविषयकस्य काप्यबाधात्, सर्वं ज्ञानं धर्मिण्यभ्रान्तं प्रकारे तु विपर्यय इति न्यायात्, निर्विकल्पकस्य च प्रकाराभावात् ॥२६॥

नजु सोऽयं देवद्त्त इत्यतीतवर्त्त'मानकाळविशिष्टविषयकं ज्ञानं 'प्रत्यिमज्ञा'। इष्टे वस्तुनि विषये इदं प्राह्ममिति ज्ञानभुपादानबुद्धिः। अनिष्टे त्याज्यमिति हेयबुद्धिः। तदुभयरहिते उपेन्नाबुद्धिः। एतश्चतुष्टयं कुतो 'नोक्तमित्यत आह—एवमिति। प्रमाया-मप्रमायां चान्तर्भाव इत्येवंशञ्दार्थः। अष्येवमित्यन्वयः। (B)बाधितायाम् अप्रमायाम् अबाधितायां प्रमायामिति विभागः॥३०॥

ननु तथाऽपि (ः)बाह्यालीप्रदेशे पुरुषेणानेन भवितःयम् इत्यूहज्ञानम् , किंसंज्ञको"ऽयम् इत्यनध्यवसायज्ञानम् । अनयोः कृतो नोद्देश इत्यत आह—ऊद्देति । अन्तर्भाव
इति शेषः । "ऊद्दे पुरुषेण भवितव्यमित्यत्र न भवितव्य मित्यपि कोटिः स्फुरतीति
संशयत्वं व्यक्तमैव । किंसंज्ञकोऽयमित्यत्रापि चूतः पनसो वेति विकल्पस्फुरणात्
अनध्यवसायोऽपि संशय एवेत्यर्थः ।

ननु तर्कादीनां यदि संशयेऽन्तर्भावस्तिह् तल्लन्नणेनैव तेषां लिन्नतत्वात् न पृथग् लन्नणाभिधानं युक्तम्। अन्तर्भावनीयतर्कादिज्ञानाय तल्लन्नण¹०कथनमिति चेत्—तर्हिं¹०\*

इन्द्रियसामान्यार्थकमक्षराब्दमन्तर्भाव्य कल्पितः पाठ एव मुद्रितः। चाक्षुषज्ञानस्थले एव उदाहरणदर्शनात् प्रथमाक्षीत्यादिपाठोऽपि नासङ्गतः।

- (△) "किमिद्मित्यालोचनमान्नमनध्यवसायः। यथा वाहीकस्य पनसादिष्वन-ध्यवसायो भवति" इति प्रशस्तपादभाष्यम्।
  - (B) अत्र 'बाधितानाम् अप्रमायामबाधितानां प्रमाया'मिति पाठो युक्ततया प्रतिभाति ।
  - (C) बाह्यो य आलीप्रदेशस्तन्नेत्यर्थः । आली सेतुः क्षेत्रद्वयसीमान्यञ्जकः पन्था वा ।

<sup>ा. &#</sup>x27;-ज्ञानं समः' क। 2. 'प्रधमाचिस-'ख। 3. '-विषयस्य' क। 4. '-मानदेशकालवि-'ख।

<sup>5, &#</sup>x27;प्रत्यभिज्ञानं' खा 6. 'न निर्द्धिम-'खा 7. '-ऽयं वच इ-' का 8. 'जहस्य' का

<sup>9. &#</sup>x27;-मिति स्भु-' का। 10. '-कथनं चेत्' खा

सुखं सांसारिकं स्वर्गश्च । दुःखमिप दुःखकारणमात्रप्रभवम् । इच्छाऽपि द्विविधा । साध्यविषया साधनविषया च । द्वेषोऽपि साध्यविषयः साधनविषयश्च<sup>(A)</sup> । प्रयत्नोऽपि विहितनिषिद्धोदा-सीनविषयः ॥३२॥

## गुरुत्वं समाहाररूपमेकावयविनिष्ठं च ॥३३॥

ऊहादेरपि तद् वाच्यम्, नार्द्धजरतीन्यायो युक्त इति चेत्—न, ऊहादेरतिस्पष्टत्वेन ऌज्ञणानभिधानात्, तद्विपरीतत्वेन ¹तेषां तद्भिधानादिति ॥३१॥

कमप्राप्तं सुखं विभजते सुखमिति । ऐहिकं पारलौकिकं चेति द्विविधमित्यर्थः । सांसारिकशब्देन दुःखमिश्रितत्वोक्तेदुंःखस्यापि सर्वस्य सांसारिकत्वात् न भेदकथनम् । मात्रेणात्र साकल्यमुच्यते । इच्छाद्वेषयोः सुखदुःखविषयत्वं साध्यविषयत्वम् , स्रक् चन्दनादि-कण्टकादिविषयत्वं साधनविषयत्वम् । 'विहितम्' अग्निहोत्रादि । 'निषिद्धम्' कल्ळअ(अभ्नत्वादिक्यः । 'उदासीनम्' लौकिकं भोजनादि । एतानि विषयो यस्य स तथा, स बेधा इत्यर्थः ॥३२॥

समाहारस्य रूपिमव रूपं यस्य 'तत् तथा, एकैकमाषापेत्तया राशीकृतस्य माषस्य गुरुत्वाधिक्यद्र्शनात्, अतः समाहाररूपं गुरुत्वमौपाधिकमित्यर्थः। ननु गुरुत्वमैक-(०) मनेकवृत्ति \* द्रव्यसमाहारमात्रादाधिक्योपपत्तः, "इति चेत्—न, व्यासज्यवृत्ति-त्वानङ्गीकारात् \*। 'एकावयविनिष्ठम्' एकद्रव्यनिष्ठम्, अवयविपदेन द्रव्यस्य विवित्तत्वात्, अन्यथा परमाणुगुरुत्वसंग्रहो न 'स्यात्। तथा च एकद्रव्यं निष्ठमैव \* गुरुत्वम्, द्रव्याणामनेकेषां समाहाराद् गुरुत्वमिष् समाहतमिव द्वश्यते इति ॥३३॥

<sup>(</sup>A) 'इच्छाऽपि' इत्यादिः 'साधनविषयश्चे'त्यन्तो ग्रन्थः क-पुस्तकेऽसार्वत्रिकतया उद्यिखितः।

<sup>(</sup>B) कल्जुः विषदिग्धमांसादिः । ताम्रकृटमिति केचित् ।

<sup>(</sup>C) अनेकवृत्तीति द्वित्वादिवदिति भावः।

ग. 'असेषां' ख। 2. त्रत: परं त-पुत्तने 'सुखिविषयिणीच्हा साध्यविषया' इत्यंशोऽसांवैविकतया गरहीतः। 3. 'कलिङ्गलचणादि' ख, 'कलझ' इत्यतः परं '(दिश्वात्र)' इत्याकारः क-पुत्तने इत्यते। 4. 'स' क। 5. '-मनेकद्रव्यवृत्ति-' ख। 6, 'न त्यासच्यवृत्तित्वाङ्गीकारः' क। 7. 'स्वादिति' ख। 8, '-निष्ठ' क।

द्रवत्वं सांसिद्धिकं नैमित्तिकं च ॥३४॥ स्नेहः स्वाभाविक औपाधिकश्चेति ॥३४॥ संस्कारो वेगो भावना औस्थितिस्थापकश्च ॥३६॥ धर्मः प्रवर्तको निवर्तकश्च । अधर्मः फलावसानो नमस्कारादि-नाश्यश्च ॥३७॥

सांसिद्धिकं स्वभाव'सिद्धम्, द्रव्योत्पत्तिसमनन्तरमेवोत्पन्नमिति यावत्। तश्च जळनिष्ठम्। नैमि"त्तिकम् अग्निसंयोगाज्ञायमानं घृतादिपार्थिवनिष्ठं सुवर्णादितैजस-निष्ठं च ॥३४॥

स्वाभाविको जले, औपाधिकस्तैलादौ, जलसम्ब³न्धेन प्रतीयमानत्वात् ॥३४॥

वेगः 'शरादौ । भावना अनुभव<sup>ः</sup>जन्या स्मृतिजनिका आत्म<sup>ः</sup>श्रनिष्ठा । °स्थित-स्थापकः, स्थितस्य पूर्वं विद्यमानस्यावस्थाविशेषस्य स्थापकः, यथा कटादौ वेष्टन-क्रियादिजनकः ॥३६॥

\*धमों द्विविधः\*\*। य इष्टे पुरुषं प्रवर्तयति स प्रवर्तकः (यः) °अनिष्टान्निवर्तयति स निवर्तकः। ¹ºअधमों द्विविधः'॰। ¹¹फलम्(в) अवसानम् अन्तो यस्य स तथा, अकृत-प्रायश्चित्तस्य कर्मणो भोगादेव त्तयात्। नमस्कारेण मङ्गल्लमुच्यते, तेन प्रतिबन्धक-दुरितक्षपाधर्मनाशः। आदिपदात् प्राय¹²श्चित्तादि गृह्यते। कृते प्रायश्चित्ते (८)ब्रह्म-हत्यादिरधमों ¹॰नश्यति॥३७॥

- (A) यद्यपि टीकाग्रन्थानुसारेण 'स्थितस्थापक' इत्येवं महीतुमुचितं तथाऽपि प्रसिद्धिवशात् स्थितस्थापक इत्येवं मुद्रापितम्, स्थितं स्थितः, भावे कः, तदस्यास्तीति स्थिती स्थित इत्यर्थः। तथा च एतादशपाठेऽपि टीकाकृता प्रदर्शिता व्युत्पत्तिः सङ्गच्छते इति विभावनीयम्।
  - (B) फलं दुःखभोगः, अवसानं नाशकमिति यावत्।
- (C) ध्वंसविशेषरूपाया ब्रह्महत्याया नाशासम्भवात् प्रकृतानुपयोगाच ब्रह्महत्यापदमत्र तज्जन्यादृष्टविशेषपरम् । स एव च अधर्म इति भावः ।

<sup>ा. &#</sup>x27;-सिज्ञद्वन' का। 2. '-त्तिक-सं-'ख। 3. '-सेनाक्ष प्र-'क। 4. 'श्रीरादी' का। 5. '-जन्ध-स्कृतिजनकात्म-' खा। 6. नास्ति का। 7. 'क्यस्कादी' खा। 8. श्रयमंशः क-पुस्तके श्रमावैविकतया छक्तः। 9. 'श्रनिष्टाच' खा। 10. इदं क-पुस्तके श्रमावैविकतयोक्तम्। 11. 'दुःखफसम्' क। 12. '-श्रित्त' खा। 13. 'नास्वते' क।

#### शब्दो वर्णात्मकोऽवर्णात्मकश्च ॥३८॥

अत्र गन्ध-संयोग-विभाग-परत्वापरत्व-सुख-दुःख-द्वेष-संस्कार-धर्माधर्म-शब्दा (अ)अनित्यैकरूपाः, अन्ये तु नित्यानित्यरूपाः। संयोगादिशब्दान्तास्तु अव्यापका एव। बुद्धीच्छा-प्रयत्ना उभय-रूपाः। अन्ये स्वाश्रयव्यापकाः॥३६॥

## उत्त्तेपणादयो विहितनिषिद्धोदासीनरूपाः ॥४०॥

शब्दो द्विविधः । वर्णात्मको गकारादिः । अवर्णात्मको मृदङ्गस्वन्यादिः ॥३८॥
गुणानामनि 'त्यत्वादिरूपेणापरं विभागमाह—अत्रेति । अन्ये इति, रूप-रस स्पर्शसंख्येकत्वपरिमाणेकत्व-पृथक्त्व \*\*-गुरुत्व-द्रवत्व-स्नेहाः परमाणुगता नित्याः(॥),
कार्यगता अनित्याः । बुद्धीच्छाप्रयत्ना ईश्वरगता नित्याः, च्लेत्रज्ञाता
अनित्या इत्यर्थः । प्रकारान्तरेणापि तेषां विभागमाह—संयोगिति । उभयरूपा इति,
ईश्वरे व्यापका अनीश्वरात्मनि अव्यापका इत्यर्थः । अन्ये रूपाद्यः श्वाश्रयव्यापकाः
स्वाधारमिव्याप्य वर्तन्ते इत्यर्थः ॥३६॥

ः ()बिहितान्युत्त्त्तेपणादीनि, 'अर्थप्रत्तेपादयः, निषिद्धानि सूत्रत्तेपादीनि । उदा-सीनानि 'अवत्तेपादीनि ॥४०॥

<sup>(</sup>A) इह यद्यपि क-पुस्तके 'शब्दाः' इत्यतः परम् 'अनित्येकरूपा' इत्यादिः 'शब्दान्तास्तु' इत्यन्तो प्रन्थस्तथा 'अव्यापकाः' इत्यतः परम् 'एव' शब्दो मूळे न मुदापितः स्थाऽपि पाठान्तररूपेण गृहीतः, एवं टीकाऽपि तद्युसारिणीति मूळ एवास्माभिर्गृहीतः। एवं पाठान्तरे 'शब्दा नित्येकरूपा' इत्याकारो दश्यमानोऽपि अर्थसङ्गत्यनुरोधेन 'अ'कारमात्र- प्रश्लेण परिवर्त्तित इति बोध्यम् ।

<sup>(</sup>B) नित्या इति अत्रायं विशेषः, पार्थिवपरमाणौ रूपरसस्पर्शानामप्यनित्यत्वमिति ।

<sup>(</sup>C) अत्र टीकाकृता कीदृशं प्रमाणमवलम्ब्य उत्क्षेपण-सूत्रक्षेपणावक्षेपणादीनां विद्वित-विविद्धोदासीनत्वान्युक्तानि, अर्थप्रक्षेपादय इत्यस्य कुत्रान्वयः, तस्य सूत्रक्षेपपदस्य च कोऽर्थ इति सर्वमनुसन्धेयम् ।

 <sup>&#</sup>x27;-त्यलङ-' ख। 2. '-स्पर्शाः संख्येकले परिमाण-प्रथक्ल-'क। 3. 'श्रायय-'क।
 4. 'श्रयंप-' ख। 5. 'श्राव-चे-' ख।

सामान्यं जातिरूपमुपाधिरूपं च । जाति[रूपं](४)सत्ताद्रव्य-गुण-कर्मत्वादि । उपाधिरूपं पाचकत्वादि ॥४१॥

प्रागभावाद्यः प्रतियोगिभेदादनन्ता एव ॥४२॥

मध्यत्वं परत्वापरत्वाभावः ॥४३॥

अन्धकारोऽप्यभावः ॥४४॥

सामान्यस्यानुक्तविभागमाह—सामान्यमिति । तत्र सत्ता जातिः परैव व्याप-कत्वात्, द्रव्यत्वाद्गिन घटत्वाद्यपेद्मया पराणि, गुणत्वाद्गिन नीलत्वाद्यपेद्मया पराणि, कर्मत्वाद्गिन स्वावान्तरजात्यपेद्मया पराणि, सत्तापेद्मया पतान्यपराणि । ¹ततो द्रव्यत्वाद्गिन परापररूपाणि अघटत्वाद्गिन्यपराण्येव वत्वद्याप्याभावात् अक्षतः सत्ताद्गीन जातिरूपाणीत्यर्थः । कर्मत्वाद्गित्याद्वपदात् पृथ्वीत्वाद् गृह्यते । पाकादिकिया-सम्बन्धात् पाचकत्वादि औपाधिकमित्यर्थः ॥४१॥

प्रागभावादीनां विभागाभावे हेतुमाह—प्रतियोगीति । प्रतियोगिनामनन्तत्वात् प्रागभावादयोऽप्यनन्ता "एव ॥४२॥

ननु मध्यत्वं नाम पदार्थान्तरं कुतो नोहिष्ट'मत आह—मध्यत्वमिति । (B)®सिन्नि- कुष्टत्विवप्रकृष्टत्वयोः अपरापरबुद्धिकरणयो®रभावे मध्यत्वबुद्धे®क्षर्र्यायमानत्वात्, तस्या-भावेऽन्तर्भाव इत्यर्थः ॥४३॥

नन्वन्धकारः पदार्थान्तरं वरीवर्त्तीति । अस तावत् नः गुणादिषद्कं रूपवत्वात्

- (A) सत्तेति । द्रव्यं च गुणश्च कर्म च तेषां भावा द्रव्यगुणकर्मत्वानि, द्रन्द्वात् परिमत्यादि-न्यायाद् द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वानीति तदर्थः । ततः सत्ता च द्रव्यगुणकर्मत्वानि च इति द्रन्द्व-स्ततो बहुवीहिः ।
- (B) यद्यपि क-पुस्तके 'अभावसध्यबुद्धे'रिति 'अभावत्वबुद्धे'रिति च पाठान्तरद्वयमुङ्ख्यि तत्रासङ्गतिभिया 'सन्निक्चष्टविप्रकृष्टयोः परापरबुद्धिकरणयोरभाववत्त्वबुद्धेजीयमानत्वा'दिति पाठः सङ्गतत्वया परिगृहीतस्तथाऽपि नासौ मनोरम इति ख-पुस्तकपाठ एव किञ्चित परिवर्त्योस्मामिगृहीतः। तथा चायं भावः—मध्यत्वबुद्धिर्हि सन्निकृष्टतरवस्त्वन्तरापेक्षया असन्निहिते
  विप्रकृष्टतर-वस्त्वन्तरापेक्षया चाविप्रकृष्टमूत एव वस्तुनि जायते एवं च अभ्युपगतपरत्वापरत्वाभावयोरव मध्यत्वधर्मकृत्यनोचिता इति।

इदं ल-पुस्तके नास्ति।
 इदं ल-पुस्तके नास्ति।
 ईस्त्रकेष्टिविम्हास्योः
 का वि. '-रभावे मध्यत्वे बुद्धे-'ख।
 का तिति'का।
 का तावत्'ख।

कियावस्ताश्च(A) गुणादीनां तद्भावात्। तदुक्तं प्रशस्तपाद्भाष्ये—गुणादीनां निर्गुणत्वनिष्कियत्वे इति। नाप्याकाशादिपञ्चकं तत एव'। नापि पृथिव्यादि- वतुष्ट्यं स्पर्शरहितत्वात्। न च अनुद्भूतस्पर्शः कल्प्यः, कल्पकाभावात्। न च रूपवस्त्वमैय कल्पकम्, रूपवतः पृथ्वीत्वादिज्ञातीयस्य(B) "उद्भूतस्पर्शवस्वनियमात् तमस्ति च क्वापि स्पर्शाननुभवात् (C)अननुभूत" अस्पर्शस्य (D)अनुद्भृतत्वकल्पनाऽयोगात्, तस्माद् द्शमं द्रव्यमन्थकारः स कुतो नोदिष्ट इत्यत आह—अन्धकारोऽपीति। अयमाशयः—यद्यन्थकारो भावरूपः स्यात् तदा आलोकनिरपेत्तचन्धुर्याद्यो न स्यात् (E)न च तेजस्तस्तेजोऽन्तरानपेत्तत्वेऽपि वान्नुषत्वात् तत्र व्यभिचारः, तत्राप्यवयविष्ठहे चन्नुषा तद्वययवापेत्तणात्। त्र्याव इति चेत् तत्नापि ज्ञाला "नरसौरिकरणापेत्रणात्। अतो (F)यश्चान्तुषो भावरूपः स आलोकनिरपेत्तचन्धुर्याद्यो न भवति "यथा घटादि" इत्यापाद्या-पादकयोर्थ्योति प्रहः। तस्मादालोकाभाव प्वान्थकारः। प्रमाणं तु—अन्धकारः अभावः आलोकनिरपेत्तचन्नुर्णाद्यात्वात् आलोकनिरपेत्तचन्नुर्णाद्यात्वात् अलोकाभाववत् । नन्य "भावत्वेऽपि घटाभाववद्व" अलोकानिरपेत्तचन्नुर्णाद्यात्वात् आलोकाभाववत् । नन्य "भावत्वेऽपि घटाभाववद्व"

(A) कियावत्त्वाचेति, तदुक्तमभियुक्तैः—

'तमः खलु चलं नीलं परापरविभागवत् । प्रसिद्धद्रव्यवैधर्म्यान्नवभ्यो भेतुमर्हति ॥' इति । 'तमस्तमालवर्णाभं चलतीति प्रतीयते । रूपवस्त्वात् क्रियावस्त्वाद्ध दृज्यं तद्दशमं तमः ॥' इति च ।

- (B) पृथ्वीत्वादिजातीयस्येत्यतः परं क-पुस्तके दृश्यमानोऽपि 'कापि' इत्यंशः अन्वयबोधे निराकाङ्क्षतया परित्यक्तः ।
- (C) ननु रूपवच्त्रेन यदि तमसि स्पर्शवच्त्रं सिद्धम् , तदा तत्र स्पर्शस्यानुभवायोग्यस्व-सम्पादकमनुद्भृतत्वमभिभवो वा कल्प्यतामित्यत आह अननुभूतस्पर्शस्येति ।
- (D) अनुभूतत्वकल्पनाऽयोगादिति क-पुस्तकपाटः प्रामादिकः । तत्रैव पाठान्तरतया धतः अभिभूतत्वकल्पनाऽयोगादित्यपि विजातीयगुणान्तरेणाभिभवस्वीकारे कथञ्जित सङ्गच्छते इति ध्येयम् ।
- (E) 'यो भावः स न आलोकनिरपेक्षचक्षुर्पाद्य' इति—व्याप्तिशरीरमिद्दाभिप्रेतमिति बोध्यम् ।
  - (F) यश्राक्षुषो भाव इति । अत्र 'आपादके वाक्षुषत्वोपादानात् 'यः वाक्षुषो भावः स

<sup>ा.</sup> श्रतः परं खपुराके 'मनोव्यावित्तस्तु ६पता(वत्ता ?)देवं' इत्यधिकम्। 2. श्रयमंशः खपुराके नास्ति। 3. '-तरे सीर-'का। 4. नास्ति का। 5. '-यहणम्'खा 6. '-भावेऽपि घटाराभावतत्'खा

## शक्तिर्द्रव्यादिकस्वरूपमेव ॥४५॥ वैशिष्ट्यं तु विशेषणविशेष्यभावः सम्बन्ध एव ॥४६॥

आलोकनिरपेत्तचत्तुर्माद्यत्वं न स्यादिति चेत् वन, अभावप्रद्दे प्रतियोगिसत्वस्यान॰पेत्त-त्वात्, (A)°प्रत्युत प्रतियोगिनि सति तद्भावप्रद्द एव तत्न न स्यात्, न हि घटे सति तद्भावो गृद्धते, अत आलोकस्यान्थकारप्रतियोगित्वात् (B)तद्भावत्वेऽपि तमस-श्चात्तुष्रत्वं न दोषाय, रूपं तु इन्द्रनीलादिगतं क्मर्यमाणम् आराप्यते । गृह्यत्वाभाव आरोपे सादृश्यम् । क्रिया च दोपादिगता गृह्यमाणा आरोप्यते । क्षतस्ताभ्यां न इन्यत्वसिद्धिः ॥४४॥

नजु शक्तिः पदार्थान्तरम् । तत्र प्रमाणम्—अयं वहिर्दाहानुक्ठातीन्द्रियाद्विनिष्ट-धर्मसमवायी दाहजनकत्वात् यदेवं तदेवं यथा आत्मा । न च साध्यवैकल्यं दृष्टान्तस्य, पवंविधस्यादृष्टस्य तत्र समवायात् । स्थितिस्थापकोष्णस्पर्शादि-(०) संयोगे सिद्ध-साधनतावारणाय दाहानुक्लेट्यादि विशेषणानि(D) । (E)अतीन्द्रियप्रतिबन्धका-भावेन सिद्धसाधनतावारणाय समवायीति । एवं मानसिद्धा शक्तिः कुतो नोदि्ष्य ¹°तत्राह—शक्तिरिति । वह्न्यादिकारणस्यरूपमेव न पदार्थान्तरिमत्यर्थः । अनुमाने चात्मत्वमुपाधिः ॥४४॥

ननु अघटं भूतलमित्यादि विशिष्टज्ञानं विशेषणविशेष्यसम्बन्धजन्यं विशिष्टज्ञानत्वात् आस्रोकसहकारेणैव चक्षुर्याद्य इत्यत्र तात्पर्यं बोध्यम्, अन्यथा पौनरुत्तयं हेतौ चाक्षुषत्वो-पादानवैषथ्यं च स्यादिति विभावनीयम् ।

- (A) इतः पूर्वं क-पुस्तके दृश्यमानं वैपरीत्येनेति पदं 'प्रत्युत' पदस्येव व्याख्यानं प्रमादात् टीकायामन्तर्भावितमिति धिया परित्यक्तम् ।
  - (B) अत्र अर्थसङ्गत्यनुरोधेन 'तदभावेऽपि' इति क-पुस्तकपाठः परिवर्त्तितः।
- (ि) क-पुस्तके 'स्पर्शात्मादिसंयोगे' इत्युपेक्ष्य तत्रेव पाठान्तरतया धत आत्मपदशून्यः पाठोऽत्र गृहीतः ।
- (D) तथा चात्र दाहानुकूलपदं स्थितिस्थापकेन, अतीन्द्रियपद्मुष्णस्पर्शेन, अद्विनिष्ठपदं संयोगेन प्रसक्तं सिद्धसाधनतादोषं वारयतीति बोध्यम् ।
  - (E) अतीन्द्रियति, अतीन्द्रियो यः प्रतिबन्धकीभृतोऽभाव इत्यर्थः ।

 <sup>&#</sup>x27;न' नास्तिक।
 'पेचितलात्'ख।
 'तत-'ख।
 'तत-'ख।
 'हत्यसाधनसिंखिः'ख।
 'संयोगैः' ख।
 'विशेषणानि' इति ख-पुसके नासि।

ज्ञातता(४)ज्ञानविषयसम्बन्ध एव ॥४७॥ सादृश्यमुपाधिरूपं सामान्यम् ॥४८॥ लघुत्वं गुरुत्वाभावः ॥४६॥

एवमन्यस्यापि पदार्थस्य सतोऽत्रैवान्तर्भावः, यथा संख्याया एव गुणे(B) ॥५०॥

दण्डीति ज्ञानवदिति परिशेषात् सम्बन्धत्वेन वैशिष्ट्यसिद्धिः, तत् कुतो नोक्त'मित्याह' बैशिष्ट्यमिति । अघटं भूतलमित्यत्रापि स्वरूपसम्बन्धस्य विद्यमानत्वात् तेनैव सिद्ध-साधन°मनुमान° \*मित्यर्थः (ः)तत्नापि सम्बन्ध एव विशिष्टबुद्धिहेतुर्ने तु विशेषणादयः सर्वेऽपि, तथा सित प्रत्येकं विशिष्टबुद्धिप्रसङ्गात् इति ॥४६॥

ननु ज्ञातो घट हत्यादौ ज्ञानजन्यं घटादिविषयनिष्टं ज्ञातताख्यं पदार्थान्तरमस्ति तद् वक्तव्यमत आह—ज्ञाततेति । ज्ञानविषययोः सम्बन्ध एव ज्ञातता, तद्तिरिक्तत्वे मानाभावादित्यर्थः ॥४७॥

ननु गोसदृशो गवय इत्यादौ सादृश्यं पदार्थान्तरमस्ति, तदुदेश्व्यमित्यत आह— सादृश्यमिति । गोसादृश्यं गोगतं श्टिङ्गित्वादि गवयगतं तश्चौपा'धिकं सामान्ये-नोदिष्टमैवेत्यर्थः ॥४८॥

<sup>5</sup>ननु छघुत्वं पदार्थान्तरमत आह—छघुत्वमिति ॥४**६॥** 

नजु अन्ये <sup>9</sup>प्रमाणादयः पदार्थाः सन्ति ते<sup>न</sup> कुतो नोक्ता इत्यत आह—पवमिति, तेषामपि बुद्धिद्रस्यादौ यथायथमन्त°र्भावात् नाधिक्यमित्यर्थः। नन्वेवमन्तर्भावेऽप-

- (A) ज्ञानजन्या ज्ञातता अतिरिक्तः पदार्थ इति मीमांसकाः ।
- (B) 'संख्याया इव गुणे' इति पाठान्तरं क-पुस्तके धतम्। तत्र यथापदमप्यस्ति न वेत्यत्र सन्देहः। यथाश्रुते तु यथा संख्याया गुण एवान्तर्भावस्तथा अन्येषामिति अर्थः करणीयः।
- (C) अत्रैतावता सम्बन्धस्यापि सतो वैशिष्ट्यस्य पृथगुदेशाभावहेतुः क्रुप्तपदार्थेष्वन्तर्भावो न प्रतिपादित इति नाशङ्कनीयम् , स्वरूपपदस्य क्रुप्तस्वरूप इत्यभिप्रायात् । तस्य च स्वरूप-

<sup>ा. &#</sup>x27;-मित्यत श्राह' ख । 2. चिक्रितांशों नास्ति ख । 3. '-श्रेक-विश्रिष्ट-' क । 4. '-धिकसामान्धं तदुद्दिष्टमित्ययेः' ख । 5. नास्ति ख । 6. 'प्रमाणप्रमेयादयः' ख । 7. नास्ति क । 8. '-भीव दित ना-' ख ।

एतेषु मध्ये नित्यानां कारणत्वमेव। अनित्यानां कारणत्वं कार्यत्वं च। तच्च समवायिकारणम्, असमवायिकारणं निमित्त-कारणं चेति त्रिविधं कारणम्। अपरे भेदाः स्वयमृहनीयाः ॥५१॥ एतेषां तत्त्वज्ञानं निःश्रेयसे हेतुः। तत्त्वमनारोपितं रूपम्, तस्य ज्ञानमनुभवः॥५२॥

सिद्धान्त इत्याशङ्कृच सुत्रकृतोऽपि (सः) सम्मत इत्याह—यथेति। गुणगणनायां (त) रूपरसगन्ध'स्पर्शसंख्यापरिमाणानीति संख्याया गुणे अन्तर्भावः सूत्रकृता उक्तः, तद्वद्परेषामपीत्यर्थः ॥४०॥

कारणत्वकार्यत्वाभ्यां विभागमाह—पतेष्विति । 'नित्यानाम्' आकाशादीनाम् । 'अनित्यानाम्' द्वचणुकादीनाम् । कारणं विभजते—तचेति । तच कारणं त्रिविधं त्रिप्रकारमित्यर्थः । समवायिकारणं तन्त्वादि । असमवायिकारणं तत्संयोगादि । निमित्तं कुविन्दादि ।

ननु मनसा सह पृथिव्यादिचतुष्ट्यं मूर्त्तम् अन्यत् सर्वममूर्त्तम्, तेषामेव पञ्चानां क्रियावत्वमन्येषां निष्कियत्वमित्याद्यो भेदाः कथं नोक्ता इत्यत आह—अपरे इति ॥४१॥ पयं द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां पदार्थानां साधम्यवैद्यम्याभ्यां तत्वक्षानं निःश्रेयसहेतुरिति (в)सूत्रोकपदार्थानुहिश्य तच्क्रेषं व्याकरोति—एतेषामिति, उक्तानां पदार्थानामित्यर्थः । तत्वपदस्य क्ष्क्र्यर्थमाह—तत्त्वमिति । अगरोपितश्चिक्तरतादाविविव्याप्तिवारणाय अनारोपितमिति क्षिशेषणम् कः । तस्याऽऽरोपितत्वात् नातिव्याप्तिः । ज्ञानपदस्य अनुभवपरतामाह—तस्येति ॥४२॥

त्वेन संसर्गता दृज्यत्वादिना च संसर्गिता, संयोगसमवायातिरिक्तसम्बन्धानामनयैव रीत्या अन्त-र्भावस्य एतैरम्युपगमादिति ध्येयम् ।

<sup>(</sup>A) 'रूप-रस-गन्ध-स्पर्शाः परिमाणानि पृथक्त्वं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे बुद्धयः सखदुःखे इच्छाहेषो प्रयत्नाश्च गुणाः'' इति काणादं सूत्रम् । (सू॰ ६, आ १. अ १.)

<sup>(</sup>B) 'धर्मविशेषप्रसूताह दृष्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायानां साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसम्' इति काणादं सूत्रम् । (सू ४, आ १, अ १, )

 <sup>&#</sup>x27;-स्पर्श: परि-'ख। 2. 'इडमर्थ-'ख। 3. 'ब्रारोपिने ग्रुक्ति-'ख। 4. इटंनासिक।
 सप्त—६

स च श्रवण-मनन-निदिध्यासन-साचात्कारलचणचतु-विधः॥५३॥

निःश्रेयसं पुनस्तत्त्वज्ञानोत्पाद्यमिथ्याज्ञानकारणप्रध्वंससमा-नाधिकरणतत्कार्यसमस्तदुःखाभावः ॥५२॥

तद्वान्तरभेदमाह—स चेति, अनुभव इत्यर्थः । श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणेषु शब्द-तात्पर्यावधारणं श्रवणम् । असम्भावना विपरीतभावनानिरासेन युक्तिमिरनु-विन्तनं मननम् । श्रुतस्य मतस्य तयैव ध्यानं निदिध्यासनम् । इद्मित्थमैवेति अपरोत्त-ज्ञानं सात्तात्कारः । एते छत्तणं स्वकृषं यस्यानुभवस्य स तथा ॥४३॥

निःश्रेयसपदार्थमाह—निःश्रेयसं पुनरिति । समस्तानां दुःखानामभावः समस्तदुःखाभावः, तस्य मिध्याज्ञानस्य कार्याणि तत्कार्याणीति दुःखविशेषणम् । भिध्याज्ञानं
व तदेव कारणं वैति मिध्याज्ञानकारणम्, तस्य प्रध्यंसः तेन "समानम् अधिकरणम्
आधारो" यस्य तत्कार्यसमस्तदुःखाभावस्य स तथा । तत्त्व ज्ञानोत्पाद्य श्रिकारणम्
मिध्याज्ञानकारणप्रध्यंससमानाधिकरणतत्कार्यसमस्तदुःखाभावश्चेति कर्मधारयः ।
तत्र तत्त्वज्ञानोत्पाद्यसमस्तदुःखाभाव इति निःश्रेयसपदार्थनिकपणम्, इतरन्तु समस्तदुःखाभावसामग्रीकथनम् । (А)अभावो मोत्तः । तत्र घटा भावे योद्यत्ववारणाय "दुःखेति पदम् । अहिकण्डकादि जन्यदुःखाभावस्य सुपुतो वर्त्तमानदुःखाभावस्य
क्व मोत्तत्वं मा भूदिति समस्तेति पदम् । पवमिष वक्ष्यमाणग्ररीरादिसमस्तदुःखामावो विद्यते प्रत्ये , तद्वारणाय तत्त्वज्ञानोत्पाद्यति । प्रत्ये तु ग्ररीरादेरभावोऽदृधादिनिमित्तो न । तत्त्वज्ञानोत्पाद्य इति नातित्याक्षिः ।

नतु तत्त्वज्ञानस्य समस्तदुःखाभावोत्पादने किं द्वारमत आह—भिध्याञ्चानकारण-प्रध्वंसेति । तत्त्वज्ञानेन दुःखाभावे जननीये मिध्याञ्चानप्रध्वंसोऽवान्तरच्यापार \*\*इत्यर्थः । कार्यकारणपदाभ्यां मिध्याञ्चानकारणप्रध्वंसे तत्\*\*कार्यस्य मिध्याञ्चानदुःख-स्यावश्यं ध्वंसो भवतीति दर्शयति । देवदत्तमिध्या\*\*ज्ञानध्वंसे यज्ञदत्तसमस्तदुःखा-

#### (A) 'अभावो मोक्षः' इत्यंशः क-पुस्तकेऽसार्वत्रिकतयोहिखितः ।

<sup>ा.</sup> नास्ति का 2. 'इति' परं क-पुस्ति नास्ति। 3. 'समानाधिकरणम् आश्रयो' ख। 4. '-ज्ञानिनोत्पाय-' ख। 5. '-भावस्य' ख। 6. 'दुःखस्ति' ख। 7. '-ज्ञानितृदःखा-' ख। 8. नासि क। 9. '-ज्ञाय इति सह-' ख। 10. 'न च' ख। 11. नास्ति क। 12. '-ज्ञायमिय्या-' क। 13. '-ज्ञानकारणध्यंभी' क।

भावो नास्तीति समानाधिकरणेत्युक्तम् । यस्मिन्नात्मनि मिथ्याज्ञानश्वंसः तस्मिन्नेव समस्तदुःखाभाव इत्यर्थः ।

नतु कोऽयं समस्तदुःखामावः ? किं प्रागमाव उत प्रध्वंसामाव 'आहोस्विद्न्योन्या-भावः किं वा अत्यन्तामावः । नाद्यान्त्यों, तयोरतुत्पत्तेरपुरुवार्थत्वात् ; पुरुषकृत्युत्-पाद्यो हि पुरुवार्थः । (A) किं च दुःखात्यन्तामावस्य समस्तदुःखप्रागमावस्य च अत्यन्यसम्भवाद् (B) बहुनां दुःखानां तत्र "निष्पन्नत्वात्(C) । नापि 'अन्योन्यामावो मातः संसारद्शायामपि दुःखमात्मा न भवतीति "तद्व्योन्याभावसद्भावेन मुक्तत्व-प्रसङ्गात् । नापि दुःखन्यंसो मोत्तः, समस्तशन्देन शरीरादेविवित्ततत्वात्, तस्य वातीतस्य स्वत एव "ध्वंसेन तस्य बानानपेत्तणात्, वर्त्तमानस्य पूर्ववत् तत्कारणादेव प्रध्वंससम्भवात् आगामिशरीरादेस्त्वनुत्पन्नत्वेन ध्वंसासम्भवात् आगामिशरीरा दिक-मृत्पाद्य ध्वंसे तस्वज्ञानस्यापि दुःखजनकत्व्यसङ्गात् । तस्मात् समस्तदुःखाभावो मोत्तोऽनुपपन्न इति चेत्—

अतोच्यते—आगामिशरीराद्यनुत्पाद्रहपदुःखप्रागभाव एव मोत्तः। तत्वज्ञाने हि सित आगामिशरीरादिकं नोत्पाद्यते। न च तस्यानुत्पाद्यतेनापुरुषार्थत्वं (D)प्राय-श्चित्तादिसाध्यदुःखानुत्पाद्यत् तस्यापि परिपालन°रूपसाध्यत्वसम्भवात्। तत्वज्ञाने हि सित दुःखकारणमिथ्या'°ज्ञानध्यंसात् प्रागभावस्योत्तरकालसम्बन्धरूपपरिपालनं

<sup>(</sup>A) अतः परमादर्शपुस्तकथोर्द्रभ्यमानः 'प्रागमाचात्यन्तामावयोरनादित्वेनानुत्पाद्यत्यात्' इत्यंशः 'तयोरनुत्पत्तेरपुरुवार्थत्वा'दित्यत्रोक्तायामनुत्पत्तौ हेतुप्रदर्शनपरा टिप्पनी लिपिक्कत्प्रमादेन टीकायामन्तर्भूतेति प्रतिभाति ।

<sup>(</sup>B) आत्मन्यसम्भव इति प्रथमान्तपाठः समीचीनः ।

<sup>()</sup> इदमत्राकृतम्—प्रतियोगिसमवायिभ्यतिरिक्तस्थे त्रैकालिकनिषेधस्यात्यन्ताभावत्वं बुवतां प्रतियोगिसमानदेशत्वमत्यन्ताभावस्य नैषां सम्मतमिति प्रागेव प्रतिपादितम्। तथा च कथमात्मिनि दुःखात्थन्ताभावः। यानि च दुःखान्यात्मिनि उत्पन्नानि तेषां प्रागभाव-भ्यक्तयस्तु तरेव नाशिताः प्रागभावाणां प्रतियोगिनाश्यत्वादिति विरनष्टप्रागभावभ्यक्तिघटितस्य दुःखप्रागभावकृष्टस्यापि सत्त्वमात्मन्यसम्भावितमेवेति।

<sup>(</sup>D) ननु प्रायश्चित्तेन पूर्वोत्पन्नमेव पापं नाश्यते ततश्च कारणाभावाह दुःखानुत्पाद इति

 <sup>&#</sup>x27;उतान्वीन्था-'ख।
 'तत् सङ्गविन'क।
 'तत् सङ्गविन'क।
 'क्नानस्य चणात्'क।
 '-दिकं तृत्पाद्य'ख।
 '-द्रप्य स-'क।
 10. '-ज्ञानिद्ध सात्'ख।

सम्भवति । 'तत्वज्ञानाभावे हि दुःखकारणेन प्रागमाव°नाशाद (Å) दुःखोत्पत्तिरेव भवति । अतोऽन्वयव्यतिरेकाभ्यां प्रागमावपरिपालनं साध्यमिति नापुरुषार्थत्वम् । न च समस्तदुःखप्रागमावासम्भवः समस्तपदेन शरीराचेकविंशतिप्रकारस्य विवित्तत्वात् , तस्य चागामिनः पूर्वमजातत्वेन प्रागमावसम्भवात् । न च प्रागमावस्य प्रतियोगिजनकतानियमात् मुकस्य "संसारिताप्रसङ्ग इति 'वक्तव्यम्, मोज्ञशास्त्रविरोधेन मोज्ञस्प्रागमावव्यतिरिक्ते प्राग"भावे प्रतियोगिजनकत्वनियमस्य संकोचनात् , अन्यथा प्रायश्चित्तविधेरि वैयथ्यापत्तिः , तद्विनाश्यपापजन्यदुःखप्रागमावस्थापि (В) प्रतियोगिजनकत्वानियमात् । मोज्ञशास्त्रं तु" (С) न स पुनरावर्त्तते (D) इमं संसारं (?) मानवमावर्त्तं नावर्त्तते च ।

(E)यद्वा चरमशरीरादिदुःखभ्वंसो मोत्तः। °चरमं शरीरादिकं च¹° तत्व¹¹ज्ञानेन¹¹\* सश्चितकर्मत्तवाय भोगार्थं (F) योगजसामर्थ्यग्रहोतशरीरमभ्ये यदन्तिमं तदेव, (G)इतरेषां

विवमो दृष्टान्त इति चेत् न, आदिपदेन सन्ध्योपासनायाः परिग्रहात् । तस्यात्र यथावदनुष्टिताया आगामिप्रत्यवायोत्पत्तिप्रतिबन्धकतया दुःखानुतपिर्हेतुत्वम् अस्त्येव, तथा च स्मृतिः 'क्षयं केचिदुपात्तस्य दुरितस्य प्रचक्षते । अनुतपित्तं तथा चान्ये प्रत्यवायस्य मन्वते' इति । एतेन अविनाशी प्रागभाव उक्तः । इदमेच च परिपालनरूपस्य क्षेमिकजन्यत्वस्योदाहरणं वदन्ति ।

- (A) प्रागभावस्य सामग्रीनाश्यत्वसिति मतेनेदम् ।
  - (B) प्रतियोगिजनकत्वप्रसङ्गादिति युक्तः पाठः ।
- (C) 'तद्धेतद ब्रह्म' इति प्रकृत्य पठ्यते 'स खल्वेवं वर्त्तयन् यावदायुषं ब्रह्मलोकमभि-सम्पद्यते न च पुनरावर्त्तते न च पुनरावर्त्तते' इति ( छान्दोग्योपनिषत् , ८, १५, १, )।
- (D) 'अथ यदु चैवास्मिन्' इति प्रकृत्य पञ्चते 'तत् पुरुषोऽमानवः स एनान् ब्रह्म गमय-स्येष देवपथो ब्रह्मपथ पुतेन प्रतिपद्यमाना इमं मानवमावर्त्तं नावर्त्तन्ते' ( छान्दोग्योपनिपत्, ४,१५,५) इति । अत्र 'संसार'मिति 'आवर्त्त'पदस्य व्याख्यानं टीकायां प्रमादादन्तर्भूतमिति सम्भाव्यते ।
  - (E) क्षेमिकजन्यत्वानङ्गीकारेऽपि प्रसिद्धं ध्वंसपक्षमाश्रित्याह—यद्वेति ।
- (F) अत्र 'तत्त्वज्ञानेन सञ्चितकर्मक्षये प्रारव्धकर्मणां क्षयाय भोगार्थम्' इति पाटः समी-चीनतया प्रतिभाति ।
  - (G) 'इतरेषां भोगार्थं स्वयमुत्पादितत्वेन चरमत्वाभावात्' इत्यंशो यद्यपि 'शरीरादिकं

 <sup>&#</sup>x27;तत्त्वज्ञाने हि'ख।
 'नाशात् मिय्याज्ञानेन दुःखोत्-'ख।
 'वाच्यम्'ख।
 'भावे प्रागमावप्रति-'क।
 'क्यिं नास्ति ख।
 'नास्ति ख।
 'पदं मानवमावर्षे मावक्ते' ख।
 'चरमण-'ख।
 गांकि ख।
 गांकि ख।
 गांकि ख।

#### दुःखं तु शरीरं षिडिन्द्रियाणि तद्विषयाः षड्(A) बुद्धयः मुखं दुःखं चेत्येकविंशतिप्रकारम् ॥ ५५ ॥ इत्यद्देशकरणम् ।

भोगार्थं स्वयमुत्पादितत्वेन चरमत्वाभावात् । (B)अथवा <sup>1</sup>यच्क्ररीरे तत्त्वज्ञानमुत्पन्ने तदेव शरीरादिकं चरमम् ।

किं तत् समस्तदुःखं यस्याभावो मोत्त <sup>15</sup>इत्यत आह—दुःखमिति। शरीरं चरमम्' इत्यतः परमादर्शपुस्तकयोः पठितस्तथाऽपि अर्थसङ्गत्यनुरोधादिह पठितः। एतेन काय-व्यहनिर्माणमङ्गीकृतम्।

(A) पडिति काकाक्षिगोलकन्यायेन तद्विपया बुद्धय इत्युभयत्रापि सम्बध्यते । बुद्धीनां चाक्ष्यप्तवादिभेदेन पद्विधस्त्रं बोध्यम् ।

(B) तत्त्वज्ञानिनामपि केषांचित् योगजसामध्येन शरीराग्रहणादाह—अथवेति । शरीर-इत्यवच्छेदे सप्तमी ।

(C) अर्थसङ्गत्यनुरोधेन 'धर्माधर्मसाधने प्रवृत्त्याद्यभावे' इत्यादर्शपुस्तकपाटः परि-वर्त्तितः।

<sup>1. &#</sup>x27;यत गरीरे' ख। 2. '-मानस्वगरी-' ख। 3. '-वहेव स-' ख। 4. 'तदा तस्त्रज्ञाने सित तस्ये' ख। 5. 'चरंमध्यं स-' ख। 6. 'तस्त्रज्ञानस्य चरमगरीरादिध्यं सस्य कारणलस्यावधारणात्' ख। 7. 'ध्यं से सित तम्मूल-' ख। 8. '-द्यागवात्' क। 9. मास्ति क। 10. '-ष्टेति तस्त्रज्ञान-स्यावय-' ख। 11. नास्ति क। 12. 'मृतु कर्मवह न' क। 13. 'कर्मणि' क। 14. 'एव' क। 15. ख-पुस्ति 'इति' नास्ति।

## इदानीं लक्तणाधीनत्वात् तत्त्वज्ञानस्य छक्तणमेवोच्यते । तत्र केवछव्यतिरेकी हेतुविशेषो छक्तणम् ॥ ५६ ॥

प्रसिद्धम् । षडिन्द्रियाणि व्राण-रस्तन-चत्तुः-श्रोत्न-त्वङ्-मनांसि । तद्द्रप्राह्या विषयाः षड् गन्ध-रस-रूप-ग्रन्द-स्पर्श-सुखाद्यः (८) । विद्विषयज्ञानानि कः षड् बुद्धयः । सुखं दुःखं च प्रसिद्धम् । तत्र शरीरादीनां दुःखसाधनत्वात् , सुखस्य (च) दुःखवसिम्भन्नत्वाद् दुःखत्वम् । दुःखं च मुख्यमेव वदुःखनिति दुःखविवेकः ॥ ४४ ॥

°माघवाख्यसरस्वत्या°\* रचिता मितभाषिणी । तत्रोद्देशप्रकरणं व्याख्यागोचरतामियात् ॥

ष्वं सूत्रशेषं व्याख्याय इदानीमुत्तरप्रत्थसङ्गितिमाह—इदानीमिति। एवकारेण परीज्ञाच्युदासः। छज्ञणमेबोच्यते इति, अत्र हेतुमाह—छज्ञणेति। छज्ञणेन विना पदार्थानामितरेतर व्यानुत्तिक्यतत्त्वज्ञानस्यामावात् आत्मानात्मिविवेका सम्भवात् तद्रथं छज्ञणमेबोच्यते इत्यर्थः। छज्ञणम् १ पव अधीनं निमित्तं यस्य तस्य भावस्तस्यं तस्मादिति विष्रहः। छज्ञणज्ञानाय तछ्ज्ञणमाह—तत्रेति। न चैवमनवस्था, तस्य १ छज्ञणस्य भावत्तराधीनत्वादिति वाच्यम्, इद्भमेष छज्ञणं सर्वस्यापि छज्ञणस्य भावत्तराधीनत्वादिति वाच्यम्, इद्भमेष छज्ञणं सर्वस्यापि छज्ञणस्य ज्ञानं कुर्वत् स्वस्यापि छज्ञणत्वेन सर्वान्तःपातात् स्वज्ञानमपि जनयित (अ)अभिधेयप्रमेयादिपद्वत्, न तु १ इत्रज्ञानाय छज्ञणान्तरमपेक्ष्यते येनानवस्था स्यात्। तथाऽप्यात्माश्रय इति चेत्—न, अञ्यवधानेन स्वेगैय स्वज्ञानमात्माश्रयः(०)। अत्र सर्व-छज्ञणद्वारा स्वस्यापि ज्ञानं जनयतीति भव्यवधानात् न दोवः १ । तस्मात् छज्ञणज्ञानाय छज्ञणं वाच्यमिति, तदुच्यते—१ तज्ञेति। तत्र छज्ञणानां मध्ये । विशेषपदार्थे-ऽतिव्यात्निवारणाय हेत्विति। अन्ययिनि तद्वारणाय व्यतिरेकीति। भग्नयय्वयति-

<sup>(</sup>A) अत्र छलादय इत्यनेन छलसायनानाभिच्छादीनां परिग्रहः ।

<sup>(</sup>B) अत्राद्श्रीयुस्तकयोः छउटं 'स्वाध्याय'पदं परित्यन्यार्थसङ्गत्यनुरोधेन ख-पुस्तक-पत्रैकदेशे लिखितेन अविस्पष्टः 'अभिथेय'पदेन घटितः पाठो गृहीतः ।

<sup>(ं)</sup> स्वग्रहसापेक्षग्रहकत्वमात्माश्रय इति प्राञ्चः।

 <sup>&#</sup>x27;-दौिन'ख। 2. 'तज्ञागदि' क। 3. '-सिभन्न तारीपवादिकं तेवां दुःखलम्' ख। 4. 'तु' ख। 5. क-पुसकी 'दुःखन्' इति नास्ति। 6. 'या माध्यसप्तस्त्रा' ख। 7. '-त्रावृत्तिव्यवहादस्प-' ख। 8. '-भावात्' ख। 9. नासि क। 10. 'कच्चानस्य' क। 11. 'कच्चाभिधानादिति' ख। 12. '-मैवैक' ख। 13. 'खज्जपञ्जानस्य' क। 14. 'व्यवधानेन स्वज्ञानजनकलिमित नात्माययताऽपि' ख। 15. नासि ख। 16. 'मध्ये इल्लार्थ: ख। 17. 'एवमपि अल्य-' ख।

प्रयोगस्तु—लक्षणमितरेभ्यो भिद्यते (क्षेत्रलव्यतिरेकि-हेतुविशेषस्वात्, यदितरेभ्यो न भिद्यते तत् केवलव्यतिरेकिहेतु-विशेषोऽपि न भवति यथा धूमवत्त्वम्, तथा चेदं केवलव्यतिरेकि-हेतुविशेषो न भवतीति न, तस्मादितरेभ्यो न भिद्यत इति न, किं तु भिद्यत एव ॥ ५७॥

रेकिणि 'तदवारणाय केवछेति । जीवच्छरीरं सात्मकं प्राणादिमस्यादित्यादौ तद्वारणाय विशेषपदम् । केवछःयति°रिकिहेतु\*श्विशेषत्यम् °असाधारणधर्मत्यम्\* । ५६॥

"नतु केवळव्यतिरेकी पञ्चावयवोषपञ्चः, छन्नणस्य तद्भावात् कथं तत्त्वमित्या-शङ्कवातुमानं रचयति—प्रयोगस्त्वित । छन्नणं पन्नः, इतरेभ्यो मिद्यते इति साध्यम् , छन्नणन्यतिरिक्तसकळप्रतियोगिकान्योन्याभाववित्त्यर्थः । व्यतिरेकच्याप्तिमाह—यदिति । धूमवत्त्वस्येतरमध्यपतितत्त्रात् छन्नणनिष्टभेद्प्रतियोगित्वं न तु भेद्राधारत्वम् , अत इतरेभ्यो न मिद्यते इति साध्याभावोऽस्ति हेत्वभावोऽप्यस्तीति व्यतिरेकहणन्तत्वं धूम-वत्त्वस्य । व्यतिरेकव्याप्तेहेतोः पन्ननिष्टत्वळन्नणं व्यतिरेकोपनयमाह— (B)न च तथेदमिति, (अ) ते भवत्येवेत्यर्थः । प्रतिज्ञातार्थविपरीतिनिरासफळकं निगमन-माह—तस्मा (दिति हेतुमत्वादित्यर्थः ॥ ५७॥

 $<sup>(\</sup>Delta)$  'केवळव्यतिरेकिहेतुविशेषवचनत्वा'दिति आदर्शपुस्तकपाठोऽर्थासङ्गतिभयेनोपेक्षितः । एवसुत्तरत्रापि 'विशेष'पदद्वयोत्तरं 'वचन'पद्द्वयं त्यक्तम् । छिपिकृत्प्रमाद्र्बुद्धिरेव तूपेक्षा-बीजम् ।

<sup>(</sup>B) अत्र ख-दुस्तकपाठो गृहीतः । ततुपजीव्यस्लादशे तु 'तस्मा'दित्यतः पूर्व पितो 'त'कार हृह योजित हृत्येतेनानुसीयते व्यतिरेक्ष्युपनयस्य 'न च तथेद'मित्याकारो युक्तः अन्वय्युपनयस्य 'तथाऽय'मित्याकारकतायाः प्राचीनसम्मतत्वात् । अत एवोक्तमवयवयन्थे दीधितिकृता 'तथाऽयमित्याकारकः खवव एव प्राचासुपनयः' हृति । 'न भवतीति' हृत्याकारक-क-दुस्तकपाठे तु मध्यभागगृहणं टीकाकारशेलीविरुह्मिति दोषः स्कुरतीति बोध्यस् ।

<sup>()) &#</sup>x27;किं तु भवत्येवे'ति उपनयवानयस्थनशृह्यस्य फिलतार्थकथनम् । एतेन मूले मुद्रितः 'किं तु भिद्यत एव' इत्यंशोऽपि टीकाग्रन्थ एव प्रमादान्मूले अन्तर्भावित इत्याशङ्क्यते ।

र. 'तद' इति नास्ति न । 2. '-रिकिश्यि हिती' ख । 3. 'त्रसाधारणधर्म नचनलम्' ख । 4. इटं ख-पुस्ति नास्ति । 5. 'न भवतीतीति' न । 6. '-दिति तम्मात् हे 3-' न ।

एवं सर्वत्र रुत्त्वणे प्रयोगो द्रष्टव्यः । तत्र पदार्थसामान्य-रुत्त्वणं कृतमेव ॥ ५८ ॥

द्रव्यं तु—द्रव्यत्वसामान्ययोगि गुणवत् समवायिकारणं चेति ॥ ५६ ॥

सर्वेषु छत्त्रणेष्वितरभेद्साधनप्रकार एवमैवे त्यितिद्शति—एविमिति । यस्य यद् छत्तणं वैत्देव हेतुं विधाय छक्ष्यमैव पत्तं कृत्वा इतरभेद्साधनं व्यितिरिक्षणा कर्त्तव्य मित्यर्थः । सामान्यछत्त्रणं विना विशेषछत्त्रणासम्भवमाशङ्कृच उक्तं स्मारयित—तत्रेति । तत्र छत्तणे वक्तव्ये सित सामान्यछत्तणं कृतिमित्यन्वयः । यद्यपि प्रमितिविषयत्वं न पदार्थसामान्यछत्तणं तस्य केवछान्ययित्वेन केवछव्यतिरिकहेतु-विशेषक्षपत्वाभावात् , तथाऽपि छत्तणशब्देनात्र पदार्थमात्रवृत्तिधर्मो गौण्या वृत्या विवित्ततः । व्यापस्त तन्मात्रवृत्तित्वम् । छत्त्रणं वि छक्ष्यमात्रे वर्त्तते, प्रमितिविषयत्वमपि पदार्थमात्रे वर्त्तते, अतो गुणयोगात् छत्त्रणपदं पदार्थशब्द्प्रवृत्तिनिमित्ते प्रमितिविषयत्वे वर्त्तते इति द्रष्टव्यम् । प्रन्थकारोक्तस्यापि मुख्यत्वासम्भवे गौणत्व-माश्रयणीयमैवेति छत्त्रणशब्दो गौणः प्रयुक्तोऽत्रेति द्रष्टव्यम् ॥ १८ ॥

इदानीं द्रव्यादीनां क्रमेण लक्षणान्याह—"द्रव्यमित्यादिना । सामान्ययोगित्वं गुणादावितव्यापकमिति द्रव्यत्वेति । ननु द्रव्यत्वं भावरूपं नास्त्येव, "अद्रव्यापोहेनैव \* सकलद्रव्यानुगतेन द्रव्यमिति व्यवहारोपपत्तेरिति वद्ग्तं बौद्धं निराकर्तुं सामान्यपद्म्( $\Delta$ ) ।

°अयमत्राशयः—अद्रस्यापोहस्य द्रव्यनिरूप्यत्वात् प्रथमं द्रव्यव्यवहारो वक्तव्यः, स चानुगतद्रव्यत्वसामान्यं विना न सम्भवतीति तत् प्रथममभ्युपेयम्, अन्यथा°ऽद्रव्यत्व-ज्ञाने सिति° तद्पोहेन द्रव्यानुगत-(द्रव्यमित्यनुगत १)व्यवहारः (B)द्रव्यव्यवहारे च

<sup>(</sup>A) उक्तमिति शेषः।

<sup>(</sup>B) अत्र 'द्रव्यव्यवहारे च द्रव्यज्ञाननिरूप्याद्रव्यापोहज्ञान'मिति पाठः समीचीनतया प्रतिमाति । द्रव्यव्यवहारे द्रव्यज्ञाननिरूप्यस्याद्रव्यापोहस्य ज्ञानमपेक्षणीयम् , तद्रव्यवहार-स्ताहशज्ञानं विना नेति अन्योन्याश्रय इत्यर्थः ।

<sup>ा. &#</sup>x27;-त्यादिशिति' ख। 2. 'तभिव' क। 3. 'गुण्य तावन्त्राच ' ख। 4. 'च' ख। 5. 'द्रत्या ल,दिना' ख। 6. 'चट्टत्ययाहच्ये व' ख। 7. 'सामान्येति पदम्' क। 8. 'चट्टत्ययाहच्ये व' ख। 9. 'ट्रत्यलज्ञाने' क।

## गुणस्तु गुणत्वजातियोगी, जातिमत्त्वे सत्यचलनात्मकत्वे सति समवायिकारणरहितश्चेति ॥ ६० ॥

सित 'द्रव्यक्षानिक्ष्यद्रव्यापोहक्षानिमिति'\* इतरेतरा°श्रयप्रसङ्ग इति । पतत् सवं समानानां भावः सामान्य°मिति पद्व्युत्पत्यैव स्चितम्। प्वमग्रेऽपि सामान्यपद्मपोहवादनिरासायेति द्रष्टव्यम् । तद्दिष सामान्यपदं जातिपरम् । तेन द्रव्यत्वं जातिनीस्ति व्यञ्जकामावादिति वदन् प्रामा'करो निरस्तो वेदितव्य इति स्चयन् द्रव्यत्वजातिन्यञ्जकमाह—गुणवत् समवायिकारणं वित्तेतिः । जात्यनाधाराद् व्यावृत्तस्तद्धारागतो धर्मो व्यञ्जकः, यथा गोत्वस्य सास्नाद्मित्त्वम्, तथा गुणवत्वं क्समवायिकारणत्वं त्र व गुणवत्त्वं त्र तत्र द्रव्यत्वमित्युपदेशसहकृतेन प्रत्यदेण 'रजतवद् द्रव्यत्वं प्रतीयते इत्यर्थः ।

यद्वा पतद्गि छत्तणह्रयमेव। न वोत्पन्ने द्रव्ये त्तणश्मातं गुणरहिते गुणवस्व-मन्यापकिमिति व्वाच्यं कदाचिद् गुणवस्वस्य छत्तणत्वात्। यद्वा गुणात्यन्ताभाव-विरोधिमस्वं गुणवस्यं विवित्ततम्। गुणात्यन्ताभाविदरोधिनश्च गुण-तत्प्रागाणभाव-तत्प्रभ्वंसाभावाः, तद्वस्वं छत्तणार्थः। तथा च उत्पत्तिसमयेऽपि गुणप्रागभावो-ऽस्तीत्यतो नान्यातिरित्यर्थः। एवं समवायिकारणेऽपि द्रष्टन्यम्। न चातिन्यापक-मुभयं "गुणादौ तद्भावात्" ॥ ४६॥

गुणत्वजातेर्व्यक्षकमाह—जातिमत्वे इति । जातिमद्वलनात्मकासमवायिकारणत्वं गुणत्वजातिर्व्यक्षकमित्यर्थः । यद्वा लक्षणान्तरम् । जातिरस्यास्तीति जातिमान् , तस्य भावः तत्वम् , तस्मिन् सति, चलनं कर्म तदात्मकं न भवतीत्यचलना दिमकत्वे सिति । समवायि विकारणाम् समवायिकारणत्वम् , विकारणाम् समवायि विकारणाय समवायीति । गगनारिवन्दं कारणमेव न भवति, गुणस्तु कारणं भवति, समवायिकारणं विवारणं विकारणं विकारणं ।

<sup>(△)</sup> गगनारविन्दे व्यावृत्तिप्रदर्शनात् तत्र जातिमत्त्वमिति प्रथमद्रष्टम् अवखनात्मकमिति द्वियीयद्र्थं वास्तीति एतन्मताभिप्रायः प्रतीयते । गगनारविन्दस्याछीकस्यापि ज्ञानम् 'अत्यन्ता-सत्यपि द्वर्थे ज्ञानं शब्दः करोति हि' 'शब्द्ज्ञानानुपाती वस्तुश्रून्थो विकल्पः' इत्यादिना प्राचीनै-स्क्तिति बोध्यम् । "

 <sup>&#</sup>x27;द्रव्यनिरुप्याद्रव्यज्ञानिमिति' ख।
 '-म्यव्यनिमिति' क।
 '-करोऽपि नि-' ख।
 'चैति' ख।
 नासि ख।
 '-फावन्' ख।
 '-मावनुण-' ख।
 'व्यव्यभावात्' क।
 '-तमकं तस्त्वे सिति' ख।
 '-कारणे' ख।
 '-कारणे' ख।
 '-कारणे' ख।
 '-कारणे' ख।

### कर्म कर्मत्वजातियोगि, आद्यसंयोगविभागयोरसमवायि-कारणं चेति ॥ ६१ ॥

#### सामान्यं नित्यमेकमनेकसमवेतम् ॥ ६२ ॥

समवायिकारणत्वेन रहितं कर्मापि भवति, तद्दव्युदासाय अचलनेति, कर्म तु चलना-त्मकमिति तद्वचावृत्तिः । प्वमपि सामान्यादौ प्रसङ्गः, तद्वारणाय जातिमस्वे सतीति । सामान्यादिचतुष्ट्यं तु जातिरहितमिति न दोषः । कर्मणि द्रव्ये चातिव्याप्तिवारणाय द्वितीयतृतीयपदे ॥ ६० ॥

कर्मत्वजातेर्व्यक्षकमाह—'आद्येति'\*। आद्यौ च॰ यौ संयोगविभागौ संयोगज-विभागज्ञस्यतिरिकौ तयोरसमवायिकारणत्वं कर्मत्वव्यक्षकमित्यर्थः। ॰व स्त्वर्थे॰ व्यक्षकाभावशङ्कानिरासाय। यद्वा लक्षणान्तरम्। चः समुच्चयार्थः। कारणमात्र-मद्वश्चवित्यापकमतोऽसमवायिति। 'पवं रूपादौ, रूपादेरिप तन्त्वादिगतस्य पटादिगतरूपादि प्रति असमवायिकारणत्वात्, अत आह—संयोगविभागेति। पवमिप आद्यसंयोगविभागयोरितव्याप्तः, तयोरिप संयोगजसंयोग-विभागजविभागौ प्रति असमवायिकारणत्वात्, अत आह—आद्योगविभागजविभागौ प्रति असमवायिकारणत्वात्, अत आह—आद्येति। आद्यसंयोगविभागकारणत्वं तद्याधारद्वयेऽष्यस्तीति तद्वारणाय असमवायीति। कारणपदं स्पष्टार्थम्। सामान्यादिषु जात्यभावात् न जातिगर्भं लक्षण॰मित्येकमैव॰ लक्षणम्॥ ६१॥

तत्र सामान्यं छत्त्रयति—नित्यमिति । समवेतमित्युक्ते रूपादावितव्याप्तिरत आह—अनेकेति । °पतावत्युक्ते°\* संयोगेऽतिव्याप्तिरत 'आह—नित्येति । नित्य-मनेकसमवेतं सामान्यमित्युक्ते अनेकेषां विशेषाणामनेकसमवेतत्वं नित्यत्वं चास्तीति तत्रातिव्याप्तियाप्त पक्तमिति केचित् । तद्वपरे न सहन्ते, "पक्रवचने-नैवानेकत्वनिनृत्तेः" । अतः "स्वरूपकथनायैव एकमिति । यद्वा इदमैकं छत्तणाम् 1°इत्येकशब्देनोच्यते । छत्तणान्तरं तु स्वयम्ह्यम् । अहस्तु (△)भावत्वे सति विशेष-समवायेतरिन्नःसामान्यं सामान्यमिति ॥ ६२ ॥

<sup>(</sup>A) अत्र 'भावत्वे सित समवेतं विशेषान्यतः निःसामान्य'मिति क-पुस्तकपाटं प्रामादि-कत्वेन परिहृत्य तत्रैव अधो धतं पाटान्तरमेव साधीयस्तया गृष्टीतम् । तत्र भावत्वेन अभावानाम्, निःसामान्यत्वेन द्रव्यगुणकर्मणां विशेषसमवाययोश्च साक्षादः भेदनिवेशेन व्यावृत्तिरित्यतिव्याप्तिशङ्केव नोदेति ।

<sup>ा.</sup> इंट नास्ति ख। 2. इंट नास्ति क। 3. इंट नास्ति क। 4. 'एवं च'ख। 5 '-मिलीकेकेसव'ख। 6. 'ताबिल्युक्ते' ख। 7. 'उक्तम्' ख। 8. 'निल्यमनेकसमवेतमिलीतावतेव विशेषेष्वतिव्याप्तिनिरासः, प्रत्येकं तेषु 'तदभावान्' ख। 9. 'सक्त्रमाध्यायेव'क। 10. 'प्रत्येकः' क।

विशेषस्तु सामान्यरहित एकव्यक्तिवृत्तिः ॥ ६३ ॥ नित्यसम्बन्धः समवायः ॥ ६४ ॥ प्रतियोगिज्ञानाधीनज्ञानोऽभावः ॥ ६४ ॥ पृथिवीत्वसामान्यवती पृथिवी ॥ ६६ ॥

विशेषलक्षणे एकव्यक्तिवृत्तिरित्युक्ते रसादावितव्याप्तिः, तद्वारणाय सामान्य-रहित इति । समवायादौ तद्वारणाय एकव्यक्तिवृत्ति<sup>1</sup>रिति ।

नन्यनेकव्यक्तियुत्तेरिप सामान्यस्यैकव्यक्तियुत्तित्वमस्त्येवेति तत्रातिव्याप्तिरिति चेत् , सत्यम् ; (A)एकव्यक्तिमात्र°निष्ठत्वस्य तत्समवेतत्वस्य विवित्तितत्वाद् न दोषः ॥  $\xi$ ३ ॥

समवायलक्षणे संयोगेऽतिव्याप्तिवारणाय नित्येति । गगनाव् तद्वारणाय सम्बन्ध इति । न च आत्माःकाशयोः संयोगेऽतिच्याप्तिः तस्य नित्यत्वादिति वाच्यम्, अन्यतर कमोभयकर्षणोस्तत्कारणयोरात्माकाशावावभावेन तयोः संयोगाभावात् , तस्य नित्यत्वे माना भावात् । द्रव्यत्वेन संयोगसाधने विभागोऽपि तेनैव सिध्येत् । तथा च "तस्य संयोगस्य कुतो नित्यत्वम् इति ॥ ६४ ॥

अभावं लक्तयित—प्रतियोगीति। (B)स्वाभाविष्हात्मा प्रतियोगी। प्रति-योगिज्ञानाधीनं ज्ञानं यस्य स तथा। अधीनत्वं जन्यत्वम्। ज्ञानाधीनज्ञानोऽभाव इत्युक्ते समवायेऽतिन्याप्तिः तस्यापि सम्बन्धिज्ञानाधीनज्ञानत्वात्, अत उक्तं प्रति-योगीति(c)॥ ६४॥

इदानीमवान्तर<sup>२</sup>विभागानुक्रमेण स्नणान्याह—पृथिवीत्वेत्यादिना । पृथ्वीत्व-जातिव्यञ्जकमाह—गन्धवतीति । गन्धवत्वं पृथिवीत्वस्य व्यञ्जकमित्यर्थः । यद्वा स्नणान्तरम् । °ननु मणिवज्रादावव्याप्तिः, °न ; पाकजरूपेण ¹°तत्नापि गन्धवत्त्वानु-

<sup>(</sup>A) एकव्यक्तिमात्रनिष्ठत्वं तु स्वप्रतियोगिवृत्तित्वस्वातुयोगिवृत्तित्वोभयसम्बन्धेन भेद-विशिष्टान्यत्वम्, वृत्तित्वं समवायेन बोध्यम्। अत एवाग्रे सम्बन्धसामान्येन वृत्तित्वमाशङ्कय सत्तसमवेतत्वस्येत्युक्तम्। एकव्यक्तिमात्रसमवेतत्वस्येति तद्र्यः।

<sup>(</sup>B) 'अभावविरहात्मत्वं वस्तुनः प्रतियोगिता' इति कुछमाञ्जलावृत्यनाचार्याः ।

<sup>(0)</sup> ननु स्तम्भो न पिशाच इत्यनुभवेन प्रत्यक्षाविषयस्यापि पिशाचस्य भेदो ज्ञायते

 <sup>&#</sup>x27;-ित्युक्तम्' खः। 2. '-िनर्दिष्टस्य' कः। 3. '-काशसंयोगे' खः। 4. '-कमैणोरुमय' कः।
 -भावाच' खः। 6. 'तस्य' इति ख-पुसकि नास्ति। 7. '-भेदानुक्त' कः। 8. 'न च' खः।
 इ. दंनास्ति कः। 10. इदंनास्ति खः।

# अप्त्वजातिमत्य आपः । शीतस्पर्शवत्य आपः ॥ ६७ ॥ तेजस्त्वजातियोगि उष्णस्पर्शवत् तेजः ॥ ६८ ॥ वायुत्वजातियोगी अरूपस्पर्शवान् वायुः ॥ ६६ ॥

मानात् । यद्वा मणिवज्ञाद्भिस्मनि गन्धवस्वोपलम्भात् तत्परमाणुषु गन्धवस्व-मनुमीयते, ते एव वज्राद्यारम्भका इति तत्नापि गन्धवस्वसिद्धिः । न च जलादावति-व्याप्तिः, तत्न गन्धवस्वस्य चम्पकादिपार्थियोपाधिनिमित्तकत्वात् ॥ ६६ ॥

अथ 'अप्त्वजातिन्यञ्जकमाह—शीतस्पर्शेति। शीतस्पर्शवत्वम् अप्तवन्यञ्जकमित्यर्थः। यद्वा छत्तणान्तरम्। तत्र स्पर्शवस्वं पृथिन्यादावितन्यापकमत उक्तम्—शीतेति। शीता आप इत्युक्ते सामानाधिकरण्याद् गुणगुणिनोरभेदभ्रमः स्यात् तद्वारणाय स्पर्शेति। "एवं च शीतः स्पर्शो यासामिति बहुवीहिणा भेदप्रतीतेनीभेद्रे\*-भ्रमो भवतीति। न च चन्द्रेऽितन्यातिः, तत्र हि चन्द्रमण्डलारम्भकावयवो"पष्टम्भकज्लावयवगतं शैत्यं 'संयुक्तसमवायात् प्रतीयते, न तु स्वाभाविकं शैत्यम्। न चोष्णोद्दे अन्याप्तिः, "तत्रापि बहिस्पर्शेन तस्याभिभवात्, बलवत्सजातीयसम्बन्धस्याभिभवकत्वात्। एवं तेजोलक्षणेऽिप द्रष्टव्यम्। न च तेजोलक्षणं चन्द्रस्वणीदावन्यापकम्, (त्र)चन्द्रे जलस्पर्शोभिभृतस्य सुवर्णाद्दौ तु" पार्थिवस्पर्शोभिभृतस्य "उष्णस्पर्शस्य सत्यादिति॥ ६७-६५॥

वायुत्व°जातिव्यञ्जकमाह—अरूपेति । अरूप्स्पर्शवस्वं व्यञ्जकमित्यर्थः । यद्वा छत्तणान्तरम् । तत्र स्पर्शवस्वं तेजःप्रभृतिष्वतिव्यातमतोऽरूपेति । अरूपत्वमाकाशा-दावतिव्यापकमतः स्पर्शवानिति ॥ ६६ ॥

इत्यभ्युपेयम् । एवं च अन्योन्याभावप्रत्यक्षे अनुयोगिज्ञानमेवापेक्षितमिति प्रतियोगिज्ञानाधीन-ज्ञानत्विमिति रुक्षणमन्योन्याभावेऽञ्यासमिति चेन्न, तत्रापि प्रतियोगिनः पिशाचस्य शाब्दादि-ज्ञानापेक्षणात, इतस्या तादशप्रत्ययस्यैवानुतपत्तिरिति ध्येयम् ।

(A) चन्द्रस्य तेजस्त्वमौपाधिकमिति ज्योतिर्विदः । तथा च भास्कराचार्याः— तरणिकिरणसङ्गादेष पीयूषिण्डो दिनकरिदिश चन्द्रश्रन्द्रिकाभिश्रकास्ति । तदितरिदिश बालाकुन्तलश्यामलश्रीर्घट इव निजमूर्त्तिच्छाययैवाऽऽतपस्थः ॥ इति ।

<sup>ा. &#</sup>x27;अप्लब्यः' ख। २. इ.इं क-पुत्तके नास्ति। ३. '-पष्टचन-' क। ४. ख-पुत्तके 'संग्रुको'ित नास्ति।
५. 'तत्र विक्तः' ख। ६. 'भवत्वात्' क। ७. इ.इं नास्ति क। ८. 'उण्णस्य' ख। ७. ख-पुत्तके 'नाति'पदं नास्ति।

### शब्दगुणमाकाशम् ॥ ७० ॥ आदित्यपरिवर्त्तनोत्पाद्यपरत्वापरत्वासम्वायिकारणाधारः परत्वापरत्वानधिकरणं कालः ॥ ७१ ॥

## (A)आदित्यसंयोगानुत्पाद्यपरत्वापरत्वासमवायिकारणाधारः परत्वापरत्वानधिकरणं दिक् ॥ ७२ ॥

आकाशादित्रयस्य जातेरभावा देकैकमेव छत्तणमाह—राग्देति । आत्मादावित-व्याप्तिवारणाय शम्देति । शम्दवदित्युक्ते न कोऽपि दोषः, तथाऽपि तस्य भाद्व मतसिद्ध-द्रव्यत्वनिरासेन गुणत्वसूचनाय गुणपदम् । शब्दो गुणः वहिरिन्द्रियव्यवस्थाहेतुत्वात् रूपवदिति शब्दस्य गुणत्वसिद्धिरिष्टयर्थः ॥ ७० ॥

<sup>(△)</sup> अत्र 'आदित्यसंयोगोत्पाद्यपरत्वे 'त्यादि क-पुस्तकपाठः प्रामादिकः, 'आदित्य-संयोगानुत्पाद्ये परत्वापरत्वे दिक्कृते' इत्युत्तरदर्शनात्, अत्रैव टीकायामादित्यसंयोगानुत्पाद्येति उद्घेखाच । दिक्प्रकरणे शङ्करमिश्रेस्तु 'इत इदमिति यतस्तदिक्यं छिक्कम्' इति द्वितीयाघ्यायस्य द्वितीयाद्विकस्त्रव्याख्यानावसरे 'ते च सूर्यसंयोगा अल्पीयांसो भृयांसो वा दिगुपनेया' इत्युक्तम् । परिकारकारेस्तु तदुव्याख्यानावसरे 'सूर्यसंयोगा इत्युत्तरस्त्रवयाश्रुतायांनुसारेण, मूर्त्तसंयोगा इति तु परमार्थ' इत्यभिद्दितम् । उत्तरस्त्रत्रं तु 'आदित्यसंयोगाद्भृतप्वांक्रविष्यतो भूताच प्राची' इति । तथा च मूर्त्तसंयोगाभिप्रायेण सूर्यसंयोगाभिप्रायेण च आदित्यसंयोगा-नृतपाद्यादित्यसंयोगोत्तपाद्येति पाठभेदौ संजातौ नवेति सुधीभिर्विभाषनीयम् ।

<sup>(</sup>B) अनधिकरणिमत्यस्य अधिकरणसामान्यभिन्नम्, यत्किञ्चिदधिकरणभिन्नं वा अर्थः । सत्राचे दोषमाह असम्भव इति । द्वितीये दोषस्तु यद्वेत्यादिना दर्शयिष्यते ।

 <sup>&#</sup>x27;-देनमेन' न।
 '-मते सिंद्य-'ख।
 ख-पुत्तने 'इत्यर्ध' इति नासि।
 इदं न-पुत्तने नासि।
 क-पुत्तने दं नासि।
 क-पुत्तने प्रति ।

### आत्मत्वसामान्यवान् बुद्धिगुण आत्मा ॥ ७३ ॥ मनस्त्वजातियोगि स्पर्शशून्यं क्रियाधिकरणं मनः ॥ ७४ ॥

कर्मत्वाधारत्वात्(A) ततोऽसमवायीति । 'कर्मणस्तु कर्मत्वाधारत्वेऽप्यसमवायि-कारणाधारत्वामावात् न दोषः । असम॰वायीत्याद्युक्ते गगनादावितव्याप्तिः, तत उक्तं परत्वेति । पतावत्युक्ते दिशि 'अतिव्याप्तिः, तत उक्तं—'आदित्येति । 'उत्पाद्याधार इत्युक्ते पिण्डेऽतिव्याप्तिरतः परत्वेत्यादि । पतच परत्वगर्भितम् अपरत्वगर्भितं छन्नणद्वयं द्रष्टव्यम् । एवं दिग् छन्नणेऽपि द्रष्टव्यम् । पतावांस्तु विशेषः, कालेऽतिव्याप्तिवारणाय—आदित्यसंयोगानुत्पाद्येति ॥ ७१-७२ ॥

आत्मानं छत्तयति—आत्मत्वेति । (B)आत्मवृत्त्यवृत्त्यात्मवृत्त्यत्त्यन्ताभावाप्रतियोगिद्रव्यत्वान्यज्ञातिरात्मत्वं सामान्यं तद्योगीत्यर्थः । आत्मत्वव्यञ्जकमाह—
बुद्धीति । बुद्धिर्गुणो यस्य तस्य भावस्तत्त्वम्, 'तज्ञात्मत्वव्यञ्जकमित्यर्थः । यद्वा
छत्त्रणान्तरम् । तत्र "गुण आत्मैत्युक्ते" असम्भवः । गुणवानात्मैत्युक्ते गगनादौ
(०)गच्छति, तद्वारणाय बुद्धीति । गुणेति—स्पष्टार्थम् । अथवा बुद्धिरात्मेत्यभिद्धद्द्वौद्धबुद्धिगुद्धये गुणपद्म्, ''त्वथा सति '' अत्मनोऽनित्यत्वप्रसङ्गादिति । यद्वा
गुणवदिति ''(D)सामान्यङक्षणद्योतनार्थं गुणपद्म् ॥ ७३ ॥

मनसो छत्तणमाह—मनस्त्वेति । (३)गगनावृत्तिस्पर्शवत्वात्यन्ताभावाधि-

<sup>(</sup>A) छौकिकप्रत्यक्षे विषयस्य हेतुत्वेन कर्मत्वप्रत्यक्षे कर्मत्वस्य हेतुत्वमित्यभिप्रायः । तथाऽपि कर्मत्वं नासमवायिकारणं 'गुणकर्ममात्रवृत्ति ज्ञेयमथाप्यसमवायिहेतुत्व'मित्युक्तेरिति ध्येयम ।

<sup>(</sup>B) आत्मवृत्त्यवृत्तिरात्मिमिष्ठात्यन्ताभावाप्रतियोगिनी च या द्रव्यत्विमञ्जा जातिः सा आत्मत्विमत्यर्थः। तत्र आत्मगुणे बुद्धयादौ वर्त्तमानायाः सत्ताया व्यावृत्त्यर्थम् आत्मवृत्त्यवृत्तित्व-मिति बोध्यम्। अन्यत् स्रगमम्।

<sup>(</sup>C) गच्छतीति अतिप्रसङ्ग इत्यर्थः ।

<sup>(</sup>D) सामान्येति, 'द्रव्यं तु द्रव्यत्वसामान्ययोगि गुणवत्समवायिकारणं चे'ति द्रव्य-सामान्यरुक्षणसत्त्वज्ञानार्थमित्यर्थः ।

<sup>(</sup>E) स्पर्शवत्त्वात्यन्ताभावाधिकरणं यत् क्रियावत् तद्दवृत्तिर्जातिः सत्ताऽपि भवतीत्यत-स्तद्वारणाय गगनावृत्तिरिति जातिविशेषणम् ।

<sup>ा. &#</sup>x27;कर्मणसत्' ख। 2. 'नाथौलुनी' क। 3. ख-पुस्तने इट नासि। 4. 'लतायिति' क। 5. 'श्राधारान्तं पिछेडितव्यापकमती प्रपेतनपरले लाटि' ख। 6. 'न्तचणमपि त्रीयम्' ख। 7. 'श्राक्राव्य-' ख। 8. 'गुणाष्ट्रोत्यूने' ख। 9. 'नी बहुद्धि-' क। 10. 'तथाले' ख। 11. 'सामान्योपलचणानुगतियोतनार्थे' ख।

# रूपत्वजातिमत् चत्तुर्मात्रयाद्यो गुणो रूपम् ॥ ७५ ॥

करणिकयावदृष्ट्वितातिर्मनस्त्वम्, तद्ययोगीत्यर्थः। मनस्त्वच्यञ्जकमाह—स्पर्शिति। स्पर्शश्चन्यत्वे सिति कर्माधारत्वं मनस्त्वच्यञ्जकमित्यर्थः। यद्वा छन्नणान्तरम्। तत्र 'वटादावितव्याप्तिवारणाय स्पर्शिति । गगनादिन्युदासाय क्रियाधिकरणत्वम्। क्रियाधिकरणत्वं तु मनसोऽणुत्वादेव सिद्धम्, अन्यथा मनसो विभुत्वे आत्मनोऽपि विभुत्वात् ताभ्यां (१)सर्वपदार्थः सम्बन्धेन ज्ञानयौगपद्यापित्तःः । बाह्योन्द्रिय-तिद्वययासम्बन्धान्नेति चेत्—तिर्हं तत्तद्विषयोन्द्रियाणां युगपत् सम्बन्धे ज्ञानयौगपद्यापितः। 'दृष्टमेवैतद्दीर्घशष्ठुलोभन्नणाद्यौ \* इति चेत्—न, व्यासङ्गस्थले क्रमदर्शनेन तत्नापि क्रमानुमानाद् यौगपद्यप्रतीतेर्भ्रान्तत्वात्। व्यासङ्गो नाम मनसो उन्यासक्तत्वम्। (८)तत्र हि 'द्रणादिसकलविषयसम्बन्धेऽपि शब्दं नाश्चौषं हपं नाद्यान्तम्, गन्धं 'नान्वभवम् क्ष्पर्शं नास्प्रान्नमिति सर्वानुभवाभावः स्यात्। अणुत्वे तु येनेन्द्रियेण मनः सम्बन्धते तेनैव ज्ञानं ज्ञायते नान्येनेति युक्तो यौगपद्याभावः। अतः सिद्धं क्रियावत्वं मनसः॥ ७४॥

गुणावान्तरभेदानां °क्रमेण लक्षणानि दर्शयन् रूपं लक्षयति—रूपत्वेति । पकं लक्षणमेकं तु जातिब्यञ्जकमिष्यते । पवं सर्वत्न विश्लेयमथवा लक्षणान्तरम् ॥

(ः)रसावृत्तितैजसेन्द्रियमात्रप्राह्मगुणवृत्तिजाती रूपत्वम्, तद्द्योगीत्यर्थः । छत्तणपत्ते गुण इत्युक्ते अतीन्द्रियधर्मादावित्य्याप्तः, तद्वारणाय 'व्हन्द्रियप्राह्मीते । प्राह्मो गुणो रूपमित्युक्ते ''रसादावित्याप्तिः, ततः''\* उक्तं चल्लुर्याह्म इति । एवमुक्ते

- (B) 'तन्न' मनसो विभुत्वमते इत्यर्थः ।
- · (C) अत्रापि रसावृत्तित्वं सत्ताव्यावृत्तये जातौ विशेषणम् । एवमुत्तरत्रापि ।

<sup>(</sup>A) सर्वपदार्थेत्यादि-ज्ञानयोगपद्यापितिरित्यन्तग्रन्थस्थले कः पुस्तकप्टतं पाठान्तरं तु "सर्वं छखादिसाधनं सदा सम्बद्धिमिति छखदुःखयोर्युगपदुत्पित्तः स्यात्। शरीरिवपया-सम्बन्धात् नेति चेत् शरीरिवपयसम्बन्धे सित सकलेन्द्रियाणां तद्विषयसम्बन्धे च सित युगपत् सकल्जानानि स्युः" इति ।

 <sup>&#</sup>x27;घटादिवारणाय स्पर्भग्र्चेति' ख। 2. '-करणिमिति' ख। 3. '-सम्बन्धाइ युगपद ज्ञानानि स्युः' ख।

<sup>4. &#</sup>x27;इप्रमेवैतर गुडादिभचणादी' ख। 5. 'व्यासक्तवम' ख। 6. 'ह्पादी सकल-' क। 7. नान्वसूउम्' ख।

<sup>8. &#</sup>x27;स्पर्शी नास्पर्शीति' का 9. इट नास्तिका। 10. खपुराके 'इन्ट्रिय' इति नास्ति। 11. 'रसादी ततः'खा

रसत्वजातियोगी रसनम्राह्यो गुणो रसः ॥ ७६ ॥ गन्धत्वजातियोगी घाणग्राह्यो गुणो गन्धः ॥ ७७ ॥ स्पर्शत्वजातियोगी स्पर्शनमात्रग्राह्यो गुणः स्पर्शः ॥ ७८ ॥

संयोगादौ अतिप्रसिक्तः, तत उक्तं मात्रेति । संयोगादेर्द्वीन्द्रियप्राह्यत्वात् न चलुर्मात्र-प्राह्यत्वम् । रूपत्वेऽतिप्रसङ्गवारणाय गुण इति । सम्पूर्णमपि छत्नणं प्रभाकुड्य-संयोगेऽतिव्यापकम्, ततो विशेषगुण इति द्रष्टव्यम् । तथा च चलुर्मात्रप्राह्यो विशेष-गुणो रूपमित्यर्थः । यद्वा चलुर्मात्रप्राह्यज्ञातिमान् गुणो रूपमित्यर्थः । 'संयोगत्वस्या-तथात्वात् न संयोगेऽतिप्रसङ्गः ॥ ७४ ॥

क्षावृत्तिज्ञलेन्द्रियप्राह्मगुणवृत्तिजाती रसत्वम् । "छत्तणे तु" क्षादौ अति-व्याप्तिवारणाय रसनेति । रसनया प्राह्म इत्युक्ते रसत्वे अति व्याप्तिस्तद्रथं गुण इति ॥ ७६ ॥

पार्थिवेन्द्रिय'प्राह्मगुणवृत्तिस्पर्शावृत्तिज्ञातिर्गन्धत्वम् । ँठत्तणे तु<sup>5</sup>\* रसादावति-प्रसङ्गवारणाय व्राणेति । °गन्धत्वेऽतिप्रसङ्गवारणाय°\* गुणेति ॥ ७७ ॥

स्पर्शं छत्तयति स्पर्शत्वेति ।  $^{7}(A)$ ह्मपत्वादिछत्त्रणतावच्छेद्कावच्छिन्नात्यन्ता \*\*भावाधिकरणिविमुत्वानधिकरणद्रव्यवृत्तिविशेषगुणत्वावान्तरज्ञातिः स्पर्शत्वम् । जातिव्यञ्जकमाह—स्पर्शनिति, स्पर्शनमात्त्रश्राह्मगुणत्वं स्पर्शत्वव्यञ्जकमित्यर्थः । छत्तणश्पत्तेऽपि स्पर्शनप्राह्यो गुणः संयोगोऽपि भवति तद्वारणाय मात्रेति । स्पर्शनमात्त्रश्राह्मत्वं
स्पर्शत्वज्ञातावपीति तद्यं गुण इति । शेथं पूर्ववत् । पतेषु चतुर्ष्वाप छत्त्रणेषु तत्तदिन्द्रियप्राह्मगुणत्वावान्तरज्ञातिमस्वं श्लिष्कृष्टोऽर्थः । तेन परमाणुह्मपादिषु नाव्याप्तिः ।
चज्जमित्रप्राह्मगुणत्वावान्तरज्ञातिमद्व ह्मप्त्र। पवमुत्तरज्ञापि द्रष्टव्यम् ॥ ७५॥

<sup>(</sup>A) अन्नादर्शपुस्तकपाठः '7'-चिह्नेन अयस्ताद् एतः । उपि मुद्रित आकारस्तु कैलास-चन्द्रशिरोमणिभद्वाचार्यकृतशोधनात् प्राप्त इति क-पुस्तकसम्पादकाः । तत्रापि रूपत्वादीत्यत्र आदिलक्षणतावच्छेदकेति लिखनस्य प्रयोजनमनुसन्धेयम् । रूपशून्यं विभुत्वानधिकरणद्रव्यं वायुर्मनश्च, तत्रापि मनसि विशेषगुणाभावात् तादशद्रव्यवृत्तिविशेषगुणः स्पर्श एव ; एवं च तादशविशेषगुणत्वावान्तरजातिः स्पर्शत्वमिति भावः ।

<sup>ा. &#</sup>x27;संयोगस्यातयालात्' का 2. इटंनासिका 3. '-प्रसङ्ख-'खा 4. '-प्राञ्च-वित्त-' का

<sup>5-</sup> इदं नास्ति क। 6. 'गन्धजाती तहारणाय' ख। 7. 'इपल्वलचणक्। यच्छे दकाविच्छन्न इपालना-'ख।

<sup>8. &#</sup>x27;-पचे स्पर्भगा-' ख । 9. 'निष्क ष्टार्थ:' ख ।

### संख्यात्वसामान्यवती संख्या। गणनाऽसाधारणकारणं संख्या॥ ७६॥

संख्यां लज्ञयति संख्यात्वेति । (४)गगन समवेतवृत्तिसामान्यगुणवृत्ति-द्विष्ठगुणमात्रावृत्तिपरिमाणपृथकृत्वनिष्ठात्यन्ताभावप्रतियोगितावच्छेदकावच्छिन्नगुणत्व-साज्ञाद्वचाप्यजातिः संख्यात्वम्। जातिन्यअकमाह—गणनेति। कारणं संख्या इत्युक्ते साधारणकारणे ईश्वरेच्छादौ प्रसङ्गः, ततोऽसाधारणेति। <sup>॰</sup>षतावत्युक्ते परिमाणादावतित्रसङ्गः भ(B), ततो गणनेति। ³(ः)यत्सामान्ये यतुसामान्यं \* जायते असति च न जायते तत् तस्यासाधारणं कारणम्, यथा 'तन्तवः परस्य, यथा वा<sup>5</sup> कर्म संयोगादेः, तथा गणनां प्रति असाधारणं <sup>6</sup>कारणं संख्या । ज्ञानं प्रति त नासाधा रणम् \*, संख्यां विना अन्यस्मादिष घटादेशीयमानत्वात् । संख्याञ्चानं प्रति तु संख्याया असाधा रणत्वेऽपि तस्या गणनां प्रत्यसाधा <sup>10</sup>रणत्वं न व्याहन्यते उक्त<sup>11</sup>रुज्ञणस्य सत्वात्<sup>11</sup>\*। न हि घटस्य रूपादिचत्र्दशगुणान् <sup>12</sup>प्रति साधारण-कारणत्वेऽपि १२ प्रत्येकमसाधारणत्वं व्याहन्यते । न हि घटः साधारणकारणमैवेति ब्यवहरन्ति 18परीत्तकाः, किं तु ईश्वरेच्छादीनां साधारणत्वम्, तेषां सदा सत्त्वेऽपि तन्त्वादिकं विना 'विशेषपरादिकार्यानुद्यात्। तस्मात् स्वज्ञानं प्रति हेत्त्वेऽपि गणनाऽसाधारणकारणत्वं 15न व्याहन्यते 15# संख्याया इति सिद्धम ॥७१॥

<sup>(</sup>A) अत्र गागसमवेतवृत्तित्वेन गुरुत्वत्वस्य, सामान्यगुणवृत्तित्वेन शब्दत्वस्य द्विष्ठ-गुगमात्रावृत्तित्वेन संयोगत्वविभागत्वयोः, एकप्रथक्त्वस्य द्विष्ठत्वाभावे द्विष्ठगुणमात्रावृत्तेः पृथक्त्वत्वस्य तादशस्य परिमाणत्वस्य च परिमाणपृथक्त्वनिष्ठात्यन्ताभावप्रतियोगितावच्छेदका-वच्छिन्नत्वेन, गुणत्वसाक्षादुञ्याप्यत्वेन च एकत्वत्वस्य निरासो बोध्यः ।

<sup>(</sup>B) अतिप्रसङ्ग इति जनकपरिमाणस्य जन्यपरिमाणं प्रत्यसाधारणकारणत्वादिति भावः ।

लक्षणं सङ्गमिवतुमसाधारणत्वं निरूपयति यत्सामान्य इति ।

<sup>ा. &#</sup>x27;-समवितसामान्य-'ख। 2. 'एवमिप परिमाणादी प्रसङ्गः' ख। 3. 'यञ्चातीय सित यञ्चातीयम्' ख। 4. 'तन्तुः' ख। 5. इदं नास्ति क। 6. इदं नास्ति क। 7. '-रणं कारणं' ख। 8. इदं नास्ति ख। 9. '-रणकारणले इपि' ख। 10. '-रणकारणल' ख। 11. '-लचणसस्थात्' क। 12. 'प्रति असाधारणले इपि' क। 13. 'तीर्थिकाः' ख। 14. 'विशेषघटकार्यो-'क। 15. इदं नास्ति ख।

परिमाणत्वजातियोगि मानव्यवहारासाधारणकारणं परि-माणम् ॥८०॥

पृथक्त्वत्वजातियोगि पृथग्व्यवहारासाधारणकारणं पृथक्-त्वम् ॥⊏१॥

संयोगत्वसामान्यवान् अनित्यसम्बन्धः संयोगः॥ ८२॥ विभागत्वसामान्यवान् विभक्तप्रत्ययासाधारणकारणं विभागः॥ ८३॥

परिमाणं छत्त्रयति—परिमाणत्वेति । (△)संख्याऽसमवायिकारणकवृत्यपेत्ता-बुद्ध्यसाधारणकारणकावृत्तिगुणत्वसात्ताद्व्याप्यजातिः परिमाणत्वम् । जातिव्यञ्जक-माह्—मानेति । 'मानम्' इयत्ता । छत्तणपत्ते व्याख्यानं पूर्ववत् ॥<०॥

पृथक्त्वं छत्त्रयति—पृथक्त्वेति । (в)अपेत्ताबुद्धचसाधारण'कारणसमय-वृत्ति'\* गुणवृत्त्यत्यन्ताभावाप्रतियोगिसंख्याऽवृत्तिजातिः पृथक्त्वत्वम् । "तद्वचक्षक-माह—पृथक् ति । पृथग्व्यवहारः इदमस्मात् पृथगित्येवंरूपः ॥२१॥

संयोगं छत्तयति—संयोगत्वेति । (ः)द्रव्यासमवायिकारणगुणवृत्यत्यन्ताभावा-प्रतियोगिगुणत्वावान्तरजातिः संयोगत्वम् । तद्वग्रञ्जकमाह—अनित्येति । छत्तण-पत्ते समवाये अतिव्याप्तिवारणाय अनित्यपदम् । रूपादौ तद्वारणाय सम्बन्ध-पदम् ॥५२॥

विभागं छत्तयति—विभागत्वेति । क्रियाऽसमवायि कारणद्विनिष्टगुणवृत्ति-

<sup>(</sup>A) अत्र 'संख्याऽसमवायिकारणकवृत्तित्वेन रूपत्वादीनाम् , अपेक्षाबुद्धःसाधारणकारणका-वृत्तित्वेन संख्यात्वस्य, गुणत्वसाक्षाद्वःप्यत्वेन महत्त्वत्वस्य निरासो बोध्यः ।

<sup>(</sup>B) अत्र 'अपेक्षाबुद्धासाधारणकारणकवृत्ति-संख्याऽवृत्ति-जातिः पृथक्त्वत्व'मिति पाटः समीचीनतया प्रतिभाति ।

<sup>(()</sup> द्रव्यासमवाधिकारणं यो गुणः तद्वृत्त्यत्यन्ताभावाप्रतियोगिनी जातिः संयोगत्वं गुणत्वं सत्ता च । तत्र अन्त्ययोः गुणत्वावान्तरत्वोत्तया निरासो बोध्यः । अत्र गुणत्वसाक्षाद्वव्याप्यत्वे-नैव अभिवातत्वादिनिराससम्भवे द्रव्यासमवाधिकारणगुणवृत्तित्वपर्यन्तेनेष्टसिद्धिसम्भवेन अत्यन्ता-भावाप्रतियोगित्वपर्यन्तानुसरणे बीजमनुसन्धेयम् ।

<sup>।, &#</sup>x27;कारणक-कालहत्ति-' ख। 2. 'तज्जातिव्यञ्जक-' ख। 3. '-कारणकिंडिट-' ख।

परत्वत्वसामान्यवत् परव्यवहारासाधारणकारणं परत्वम् ॥ अपरत्वत्वसामान्ययोगि अपरव्यवहारासाधारणकारणम् अपर-त्वम् ॥८४-८४॥

बुद्धित्वसामान्यवती आत्माश्रयः प्रकाशो बुद्धः ॥८६॥ सुखत्वसामान्यवन्निरुपाध्यनुकूळवेद्यं सुखम् ॥८७॥

संयोगावृत्तिगुणत्वसात्ताद्दस्याप्यजातिर्विभागत्वम् । 'विभक्तन्यवहारः' इदमस्माद् विभक्तमिति (A)प्रत्ययन्यपदेशः ॥८३॥

परत्वापरत्वे छज्ञयति — 'परत्वेति । अपरत्वगुणावृत्ति (ह)सकछ 'परत्ववृत्ति-जातिः "परत्वत्वम् । परत्वावृत्तिसकछापरत्व 'वृत्तिजाति 'रपरत्वत्वम् । परा 'परः व्यवहारौ वृद्धतरुणादौ । सिक्षकृष्टविष्रकृष्ट्योश्च परा 'परव्यपदेशौ । रुज्ञणपज्ञे व्यावृत्तिः पूर्ववत् ॥ '' ४- - ४॥

बुद्धं छत्तयति—बुद्धित्वेति । °सुखाद्यवृत्तिसकछबुद्धिवृत्तिज्ञातिर्बुद्धित्वम् । एवमुत्तरत्रापि ज्ञातय °ऊहनीयाः । छत्तणपत्ते आत्माश्रय इत्युक्ते सुखादावित¹°व्याप्तिरते आह¹°\*—प्रकाश इति । बहुज्ञादिप्रकाशे तद्वारणाय आत्माश्रय इति ॥५६॥

सुखं उत्तयति—सुखत्वेति । उत्तणपत्ते वेद्यं सुखमित्युक्ते दुःखतत्साधनादौ प्रसङ्गः, तद्र्थमनुकुलेति । एवं सति सुखसाधने प्रसङ्गः, तद्र्थं निरुपाधीति । निरुपाधित्वमनन्यद्वारकत्वम् , सुखसाधनं तु सुखद्वारेणैवानुकूलमिति नातिन्याप्तिः । न हि चन्दनं निद्राघे सुखसाधनमिति हेमन्तिशिशरयोः ''शीतार्त्तेनानुलिप्यते(०) ॥८॥

 <sup>(</sup>A) 'प्रत्ययव्यपदेशः' प्रत्ययमूलको व्यपदेशः, प्रत्ययसहितो वा व्यपदेश इत्यर्थः ।
 द्विचचनान्तपाठस्तु छगमः ।

 <sup>(</sup>B) प्रथमवृत्त्यन्तं सत्तागुणत्वन्यावृत्त्यर्थम् । एवमुत्तरत्रापि । यथायथं तद्गन्यावृत्तिर्बोध्या ।

<sup>(</sup>८) अतः परं क-पुस्तके धतं पाठान्तरं तु—'ततः छखार्थत्वेनैव तस्येष्यमाणत्वं न स्वभा-वत इति न तत्र प्रसङ्गः । छखं तु जायमानं सत् स्वभावत एवानुकूठवेद्यमिति' इति ।

प्रत्लम्' ख। 2. '-परलगुणावित्तः' ख। 3. 'परलम्' ख। 4. '-परलनाति-' ख।
 '-परप्रलम्' ख। 6. '-परप्रलयव्यव-' ख। 7. '-परप्रलयव्यप-' ख। 8. 'सुखावित्तः' ख।
 'जच्चाः' ख। 10. 'व्याप्तिवारणायाङ्क' क। 11. 'शीतार्त्तेनाप्यनु-' ख।

दुःखत्वसामान्यविन्नरुपाधिप्रतिकूळवेद्यं दुःखम् ॥८८॥ इच्छात्वसामान्यवत्यर्थित्वलत्त्तणा इच्छा ॥८६॥ द्वेषत्वजातिमान् प्रज्वलनात्मको द्वेषः ॥६०॥

प्रयत्नत्व-सामान्यवान् प्रयत्नव्यवहारासाधारण-कारणं प्रयत्नः ॥६१॥

गुरुत्वत्व-जातिमदेकवृत्त्याद्यपतनासमवायि कारणं गुरु-त्वम् ॥६२॥

दुःखं छत्तयति—दुःखत्वेति । छत्तणपत्ते सुखादावितव्याप्तिवारणाय प्रति-कूछेति । दुःखसाधने अहिकण्टकादौ तद्वारणाय निरुपाधीति । दुःखसाधनं 'तु दुःखद्वारेण 'थव प्रतिकूछिमिति न तत्र प्रसङ्गः ; विषवैद्यैः सर्पादे'रिप गृह्यमाणस्वात् तेषां तस्य प्रतिकूछत्वादर्शनात् इति ॥<<॥

इच्छां छत्त्रयति—इच्छात्वेति । अर्थयते प्रार्थयते इत्यर्थी, प्राह्यादित्वाद् णिनिः । तस्य भावोऽर्थित्वं प्रार्थनेति यावत्,तदेव छत्तणं स्वरूपं यस्याः सा तथा । स्पष्टम् ॥८॥

द्वेषं छत्त्वयति—द्वेषटवेति । 'यञ्चलयतीति 'यञ्चलनः, स एवाऽऽत्मा स्वरूपं यस्य स तथा, कोधरूप इत्यर्थः । प्रञ्चलनात्मकत्वं यथाश्रुतं वह्न्यादावप्यस्तीति गुण-प्रकरणाद् गुणपदं सम्बन्धनीयम् 'इति नातिन्याप्तिः'\*। यद्वा आत्मगुणप्रकरणात् आत्माश्रय इति सम्बन्धनीयमिति ॥६०॥

प्रयत्नं छत्त्वयति—प्रयत्नत्वेति । अहं प्रयते अहं करो<sup>7</sup>मीति व्यवहारः प्रयत्न-व्यवहारः । शेषं सुगमम् ॥६१॥

°गुरुत्वं छत्तयति—गुरुत्वत्वेति । छत्तणपत्ते°\* कारणं गुरुत्वमित्युक्ते अदृष्टादौ
अतिव्याप्तिः तदर्थमसमवायीति । एवमुक्तेऽपि संयोगादौ प्रसङ्गस्तत उक्तं पतनेति ।
पतनं नाम अधःसंयोगफिछका किया, तस्य असमवायिकारणमित्यर्थः । ⁰पतावत्युक्तेऽपि द्वितीयपतनासमवायिकारणे विभागे (△) नोदनाभिघातादिसंयोगे

<sup>(</sup>A) अतः परम् ''अतिन्यासिस्तत आद्येती'ति पूरियत्वा क-पुस्तकसम्पादकेन अर्थसंगति-विहिता । तन्मते 'विभागे' इत्यत्र 'वेगे' इति पाटः समीचीनतरः ।

<sup>ा.</sup> इदं नास्ति का। २. इदं नास्ति का। ३. '-देर्ग्य हा-'खः। ४. 'ज्वाल-'खः। ५. 'ज्वाल-'खः। 6. इदं नास्ति का। ७. 'नीत्यादिव्य-'खः। 8. अत्रयसंशः क-पुस्तके नास्ति। १. 'तातव्यक्ते'कः।

द्रवत्वत्व-जातिमद् एकवृत्ति-स्यन्दनासमवायिकारणं द्रव-त्वम् ॥६३॥

स्नेहत्वसामान्यवान् द्रवत्वत्वशून्यः संग्रहासाधारणकारणं स्नेहः॥६४॥

संस्कारत्व-जातिमान् स्वोत्पत्त्यवस्थापादको गुणः संस्कारः ॥६५॥

पतनदेतावितव्याप्तिस्तत उक्तम् पकचृत्तीति । एकचृत्तित्वं रूपादावप्यस्तीति पतनेत्यादि । एकचृत्तिपतनकारणमित्युक्ते अदृष्टादौ, ततोऽस्तमवायीति ॥ ६२ ॥

द्रवत्वं छत्त्यति—द्रवत्वत्वेति । रूपवद्दमृत्तिगगनामृत्यपेत्ताबुद्धग्रजन्य-(क्र)सामान्यगुणगृत्तिगुरुत्वान्य(त्वत्वान्य ?)गुणत्वावान्तरज्ञाति द्रवत्वत्वम् । छत्तण-पत्ते रूपाद्वित्यातिवारणाय स्यन्दनेति । स्यन्दनं प्रस्नवणम् । (B) पतावत्युक्ते संयोगादौ, तद्र्थमैकमृत्तीति । एकमृत्ति च तत् स्यन्दनासमवायिकारणं चेति विष्रहः ॥६३॥

स्नेहं लक्तयति—स्नेहत्वेति । लक्तणपक्ते द्रवत्वे अति<sup>\*</sup>ब्याप्तिस्ततो द्रवत्व-त्वश्चन्य<sup>\*</sup>\* इति । "द्रवत्व(त्व)शून्य<sup>\*</sup>\* इत्युक्ते रूपादौ प्रसङ्गः, तत 'उक्तं संप्रहेति\*\*। संप्रहो नाम चूर्णादेः पिण्डोभावः । अदृष्टादावित्याप्तिवारणाय असाधारणेति ॥६४॥

संस्कारं छत्तयति—संस्कारत्वेति । स्वस्य संस्कारस्योत्पत्तौ द्रव्यस्य या अवस्था तस्या आपाव्कः । संस्कारो हि वेगभावनाः स्थितिस्थापकरूपस्त्रिविधोऽपि स्वोत्पत्तिसमयावस्थां द्रव्यस्य प्रतिपाद्यति । तत्र वेगश्चछनावस्थाम् , भावना ज्ञानवस्वावस्थाम् , भिर्थातस्थापको वेष्टनाद्यवस्थां प्रतिपाद्यतीत्यर्थः । संस्कारोत्-पत्यवस्थापाद्कत्वं तदाधारद्रव्यस्थाप्यस्तीति तद्वारणाय गुण इति । गुणः संस्कार

(B) अत्र 'द्वितीयादिस्यन्दनहेतौ विभागेऽतिन्याप्तिस्तत एकेति' इति क-पुस्तकधर्त पाठान्तरस् इतश्रास्तया प्रतिभाति ।

<sup>(</sup>A) "संख्यादिरपरत्वान्तो द्वोऽसांसिद्धिकस्तथा । गुरुत्ववेगौ सामान्यगुणा एते प्रकीर्त्तताः ॥" इति सामान्यगुणाः ।

 <sup>&#</sup>x27;द्र ब्यलम्' ख ।
 '-व्याप्तिवारणाय द्रवत्यम्य इति, द्रवत्वजात्यनिधकरणिनव्यथः' ख ।
 इदं नाल्ति क ।
 4. इदं नाल्ति ख ।
 5. '-श्चितस्था' ख ।
 6. 'स्थितस्था' ख ।

धर्मत्वसामान्यवान् सुखासाधारणकारणं धर्मः ॥६६॥ अधर्मत्वसामान्यवान् दुःखासाधारणकारणमधर्मः ॥६७॥ शब्दत्वसामान्ययोगी श्रोलग्राद्यो गुणः शब्दः ॥६८॥ उत्त्तेपणत्वजातिमदूर्ध्व देशसंयोगकारणं कर्म उत्त्तेपणम्। अपन्तेपणत्वजातिमद्ध्वेदेशसंयोगकारणं कर्म अपन्तेपणम्। आकुश्चनत्वजातिमद् वक्रत्वापादकं कर्म आकुश्चनम्। प्रसारणत्वजातिमद् ऋजुत्वापादकं कर्म प्रसारणम्। गमनत्वजातिमद् नियतदेशसंयोगकारणं कर्म गमनम्॥६६॥

इत्युक्ते 'पारिमाण्डल्येऽतिप्रसङ्गः, तद्रथमापाद्क इति । आपाद्कत्वं कारणत्वम् । पारि"माण्डल्यं परमाणुपरिमाणम् , तच्च न कारणमिति दोषो न भवति । "ष्वमुक्ते पटादिस्वरूपापाद्के तन्तुसंयोगादावित्व्याप्तिस्तद्र्थमवस्थेति । पवमपि संयुक्तत्वा-वस्थापाद्के संयोगेऽतिव्याप्तिस्तद्र्थमुत्पत्तीति । पवमपि रूपादावित्व्याप्तिरतः स्वेति (A) ॥६४॥

धर्मं छत्तयति—धर्मत्वेति । छत्तणपत्ते अधर्मे अतिन्याप्तिवारणाय सुखेति । 'सुखकारणं धर्म इत्युक्ते ईश्वरादौ प्रसङ्गस्ततोऽसाधारणेति'\*। आत्मादिवारणाय असाधारणेति ॥६६॥

अधर्म छत्त्रयति—अधर्मत्वेति । <sup>ः</sup>छत्तणपत्ते धर्मेऽतिव्याप्तिवारणाय दुःखेति<sup>ड</sup>क्ष ॥६७॥

शब्दं लत्तयित—शब्द्द्वेति । गगनवृत्तिचिशेषगुणवृत्तिरूपा°वृत्तिजातिः शब्द्त्वम् । लत्तणपन्ने सुखादावित्व्याप्तिवारणाय श्रोत्नप्राह्य इति । श्रोत्रप्राह्यत्वं शब्द्द्वेऽप्य<sup>र</sup>स्तीति गुण इति । गुणत्वे <sup>8</sup>तु प्रमाणमुक्तमैव ॥६८॥

कर्माबान्तरभेदान् लक्तयति – उत्चेपणत्वेति । अर्थ्वदेशसंयोगहेतुकियाद्युत्ति-कर्मत्वावान्तरज्ञातिरुत्चेपणत्वम् । यवमुत्तरत्नाप्यूह्मम् । अपचेपणादावितव्याप्ति-

<sup>(</sup>A) रुक्षणे स्वत्वं तत्तदवस्थानां परिचायकमिति नात्माश्रय इति विभावनीयम् ।

ग. 'परिमाखिल्ली' ख। 2. '-माखिल्लां तु' ख। 3. 'एविमित्युक्ते' ख। 4. अध्यमंगः क-पुसकी नािस्ता। 5. इदं क-पुसकी पाठान्तरकृपेणाधी धृतम्। 6. '-इत्तिजाैतिः' क। 7. ख-पुसकी 'अस्ति' इति नािस्ता। 8. इदं नािस्त क।

व्यापकमातं सामान्यं परम् । व्याप्यमात्रं सामान्य-मपरम् । व्याप्यव्यापकोभयरूपं सामान्यं परापरम् ॥१००॥ अनादिः सान्तः प्रागभावः । सादिरनन्तः प्रध्वंसाभावः । अनादिरनन्तः संसर्गाभावोऽत्यन्ताभावः । तादात्म्यनिषेधो-ऽन्योन्याभावः ॥१०१॥

वारणाय अर्ध्वदेशसंयोगेति। 'कारणिमत्युक्ते (A)अपन्तेपणाधारे द्रव्ये'\*ऽतिज्याप्ति-स्ततः कर्मेति। (B)°अपन्तेपणादौ तद्वारणाय वक्रत्वेति°\*। आकुञ्चनाधारे तद्वारणाय कर्मेति। (त)इतरत्न कर्मण्यतिन्याप्तिवारणाय ऋजुत्वेति। शेषं पूर्ववत्। (D)अन्यत्र कर्मण्यतिन्याप्तिवारणाय अनियतदेशसंयोगेति। शेषं सुगमम्॥ ६६॥

सामान्यभेदस्यं छत्तणमाह—व्यापकेति । अपरसामान्यादावित्व्याप्तिवारणाय व्यापकेति । व्यापकमात्रं परमित्युक्ते गगनादाविति व्याप्तिस्ततो वक्तिः सामान्यमिति । व्यापकं सामान्यं परमित्युक्ते परापरेऽति व्याप्तिस्ततो मात्रमिति । व्याप्यमात्रमित्युक्ते असम्भवस्तद्यं सामान्यमिति । व्याप्य व्यापकमित्युक्ते वह्नच।दावित्व्याप्तिरत उक्तम् सामान्यमिति । शेषं सुगमम् ॥१००॥

विशेषसम्बाययोरवान्तरभेदाभावात् अभावभेदान् छत्त्रयति अनादिरिति । गगनाद्दावित्र्याप्तिवारणाय सान्त इति । "घटाद्दावित्र्याप्तिवारणायानादिरिति ।  $_{(E)}$ ह्मपाद्दावित्र्याप्तिवारणाय अनन्त इति ।  $^{7}$ आत्माद्दावित्र्याप्तिवारणाय सादि-

- (A) अत्र कारणान्तोक्तौ उत्क्षेपणाधारदृःय एवातिव्याप्तिसम्भवेन तदपहाय अपक्षेपणा-धारपर्यन्तानुसरणे बीजं चिन्त्यम् । उत्क्षेपणस्थाने प्रामादिको वा अपक्षेपणपाठः ।
- (B) उत्क्षेपणलक्षणन्याख्यानेन अपक्षेपणस्यापि सगमीकृतत्वात्तद्वहाय आकुञ्जनं न्याचष्टे— अपक्षेपणेति ।
  - (C) प्रसारणं न्याचष्टे—इतरत्रेति ।
  - (D) गमनलक्षणव्यावृत्तिमाह—अन्यत्रेति ।
  - (E) प्रध्वंसाभावलक्षणं न्याचष्टे—रूपादाविति ।

<sup>ो. &#</sup>x27;क्रारणल इत्युक्ते अपचिपणावारह्व्ये' ख। २. 'चन्चिपणेऽतित्वातिवारणाय अधीर्देणसंबीगित। कारणान्त इत्युक्ते अपचिपणाधारह्व्येऽतित्वातिः ततः कर्मेति। विनग्धदनम्बद्व्यगते कर्मण्णनाकुचनैऽतिव्यातिवारणाय अपपादकमिति। अपचिपणादी तद्दारणाय वक्रविति' ख। ३. 'न्यातिवारणाय' क। 4. 'न्यातिरत उक्तम्, माचमिति। व्याप्यं सामान्यमपरमित्युक्ते परापरेऽति-व्यातिवारणाय मात्रे ति' ख। ५. 'व्यापकद्यं परापर-मित्युक्ते' ख। 6. 'घटादी तद्दा-' ख। ७. 'आत्मादी तद्दार-' ख।

# नित्यत्वं प्रध्वंसविरहः। अनित्यत्वं प्रध्वंसवत्त्वम् ॥१०२॥ निरवयवः कियावान् परमाणुः ॥१०३॥

रिति । (A)अन्योन्याभावेऽतिन्याप्तिवारणाय संसर्गेति । (B)अन्योन्याभावेऽत्र नित्यानां विवित्तरः, अनित्यान्योभावस्य उत्पत्तिविनाशयोर्वस्त्र्यमाणत्वात् नाति-व्याप्तिः । 'प्रागभावप्रश्वंसाभावयो'\*रितन्याप्तिनिवारणार्थमनादिरनन्त इति (C) । (D)निवेध इत्युक्ते प्रागभावादाविति व्याप्तिरत उक्तं तादात्म्येति । घटः पटो न भवतीति घटे पटतादात्म्यमारोप्य निषिध्यते इति तादात्म्यनिषेध इत्यर्थः ॥१०१॥

नित्या परमाणुरूपेत्यत नित्यत्वं छत्तयति—नित्यत्वमिति । विरहो नित्यत्व-मित्युक्ते नित्यत्वविरहेऽनित्यत्वे अतिव्यातिः, अत उक्तम् प्रध्वंसेति ।(E) "प्रध्वंसेऽति-व्याप्तिवारणाय विरह" इति । प्रध्वंसवत्वं तत्प्रतियोगित्वं प्रध्वंसोपछित्ततसत्ता-योगित्वं "वा इत्यर्थः ॥१०२॥

परमाणुं छत्तयति—निरवयव इति । "द्वयणुकादावितव्याप्तिवारणाय निरवयव इति । गगने तद्ववारणाय क्रियावानिति । मनसोऽप्यणुपरिमाणत्वेन छक्ष्यत्वान्नातित्याप्तिः । (F)यद्वा मनोछत्त्वणे स्पर्शशृत्यत्वेन विशेषणाद्त्र स्पर्शवस्त्रं विवक्तितम् ॥१०३॥

- (A) अत्यन्ताभावलक्षणं व्याचष्टे—अन्योन्याभावे इति ।
- (B) अन्योन्याभावोऽश्रेत्यादिनांतिव्यासिरित्यंशो यद्यपि ('-चिह्नितिटिप्पन्याम् अधिक-पाठतया धते वाक्ये 'संसर्गेती'ति पदात् परं केवळं क-पुस्तक एव पठितस्तथाऽपि सुद्धितपूर्व-वाक्येनैवास्य सम्बन्धात् स्थानविशेषपक्षपातितया एवं सुद्धितः।
- (ं) अतः परं क-ख-पुस्तकयोर्द्धश्यमानः 'अनादिरनन्तोऽभावः (क-पुस्तके अभावपदं नास्ति ) अत्यन्ताभाव इत्युक्ते पुनरन्योन्याभावे प्रसङ्गस्ततः संसगॅति' इत्यंशः पूर्ववाक्यस्यैव व्याख्यानभूता टिप्पनीति परित्यक्तः ।
  - (D) अन्योन्याभावलक्षणं न्याचष्टे निषेध इति ।
- (E) प्रध्वंसपदोत्तया प्रध्वंसप्रतियोगित्वविरहो नित्यत्विमिति प्राप्तम् । तथा च अनि-त्यत्वं प्रध्वंसप्रतियोगित्वम् , नित्यत्वं तु तिहरह इति नातिप्रसङ्ग इति भावः ।
  - (F) परमाणुपदस्य पार्थिवादौ प्रयोगबाहुल्यमभिसन्धायाह यहेति ।

<sup>ा. &#</sup>x27;प्राक्तमध्यं सयो-' खः। 2. '-व्याप्तिवारणायोक्ता' कः। 3. दृदं क-पुक्तकी पाठान्तरतया अधी धृतम्। 4. 'च'कः। 5. 'घटेऽति-' खः।

#### द्रव्यसमवायिकारणमवयवः । द्रव्यानारम्भकं कार्यद्रव्य-मन्त्रचावयवि ॥१०४॥

प्रागभाववत् कार्यम् ॥ १०५ ॥ भोगायतनमन्त्यावयवि शरीरम् ॥ १०६ ॥

निरवयवत्वस्यावयवनिरूप्यत्वाद्वययं छत्तर्याते—द्वव्येति । अन्त्यावयविनि घटादावतिव्याप्तिवारणाय द्वव्येति । द्रव्यकारणमित्युक्ते ईश्वरादावतिप्रसङ्गः, ततः समवायीति । शेषं सुगमम् ।

शरीरस्त्रणेऽन्त्यावयविश्वानाय तस्त्रुक्तणमाह—द्रव्येति । यद्यप्युद्देशानन्तरं स्रक्ताणस्य वक्तव्यत्वात् शरीरस्त्रज्ञणानन्तरं भोगादिवद्नत्त्यावयवी स्त्रव्यतुमुचितः, तथाप्यत्र द्रव्यपद्व्यवच्छेद्यत्वेन प्राप्तत्वाद् देहस्रीप्रदीपन्यायेन उभयत्रोपं काराय अत्रव स्त्यदोषः । द्रव्यमन्त्यावयवीत्युक्ते परमाण्वादावितव्याप्तिः, ततः कार्येति । यवमुक्ते द्रव्यप्रकादौ प्रसङ्गस्ततोऽनारम्भकमिति । यवं च असम्भवः, अन्त्यावयविनां शरीराद्गानां स्वगतक्रपादेरारम्भकत्वात्, ततो द्रव्येति । द्रव्यानारम्भकमित्युक्ते क्रपादौ( $\Delta$ ), ततो द्रव्यमिति । द्रव्यानारम्भकं द्रव्यमित्युक्ते गगनादौ, ततः कार्येति ॥ १०४ ॥

कार्यं छत्त्रयति—प्रागभाववदिति । प्रागभावप्रतियोगि कार्यमित्यर्थः । अन्यथा कार्योत्पत्यनन्तरं प्रागभावाभावात् प्रागभाववस्वमसम्भवि स्यादिति ॥ १०५ ॥

भोगेति । भोगस्य वक्ष्यमाणलक्षणस्याऽऽयतनम् अन्त्यावयवि <sup>३</sup>यत् तत् शरीर-मित्यर्थः । अन्त्यावयवि शरीरमित्युक्ते घटेऽतिव्याप्तिः ; तदर्थमायतनमिति । एव-मण्यनिवृत्तिः, तस्यापि किञ्चिदायतनत्वात्, अत उक्तम्—भोगेति । यदा तु वक्ष्यमाण-लक्षणानुसारी आयतनशब्दः तदा तेनैव न्यावृत्तिसिद्धेभोगपदं स्वरूपकथनायैव । यदा तु आयतनपदम् आधार°मात्रवाचि तदा सार्थकमिति मन्तन्यम् ।

अथवा वक्ष्यमाणं लज्ञणं भोगायतनस्य 'षय लज्ञणं नायतनमात्रस्येति भोगपदं सार्थकम्। भोगायतन 'मित्येतावत्युक्ते' स्मनस्यति व्याप्तिस्तद्वि चिक्क्षे शात्मिन भोग- जननात्, तत उक्तम् अत्रयवीति। एवं च हस्ताद्विति व्याप्तिस्तत उक्तम् अन्यवीति। एवं च हस्ताद्विति व्याप्तिस्तत उक्तम् अन्त्येति॥ १०६॥

#### (A) अतिन्यासिरिति सम्बध्यते । एवमन्यत्रापि ।

 <sup>&#</sup>x27;-कार्यतया'क। 2. इदं क-पुस्तके नासि। 3. ख-पुस्तके 'मात्र'पदं नासि। 4. इदं क-पुस्तके नासि। 5. '-मित्युर्त्त' ख। 6. अत्र 'अपि' पदमधिकस् ख।

# स्वसमवेतसुखदुःखान्यतरसाचात्कारो भोगः॥ १०७॥ यदवच्छिन्ने आत्मनि भोगस्तदायतनम् ॥ १०८॥ साचात्कारिज्ञानकरणमिन्द्रियम् ॥ १०६॥

भोगळत्तणमाह—स्वेति । स्वस्मिन् भोकिरि समवेते ये सुखदुःखं तयोरन्यतरस्य सुखस्य दुःखस्य वा यः साज्ञात्कारः स भोग इत्यर्थः । साज्ञात्कारो भोग इत्युक्ते घटसाज्ञात्कारोऽ पि भोगः स्यात् "अत उक्तम्—सुखेति । पवं च दुःखसाज्ञात्कारे अध्याप्तिरतो दुःखेति । पवं चासम्भवः " सुखदुःखयोर्युगपत् साज्ञात्कारासम्भवात् ; क्रत्मेण तयोः साज्ञात्कारे अनुगमः, उभयत्रानुगतस्य धर्मस्यैकस्याभावात् ; अत उक्तमन्यतरेति । अन्यतरत्वं तदन्यान्यत्वम् उभयत्रानुगतिस्त्यर्थः । सुखदुःखान्यतरस्याज्ञात्कारो भोग इत्युक्ते ईश्वरसाज्ञात्कारे, अतः स्वसमवेतेति । ईश्वरस्य शरीराद्यभावेन तज्जन्यादृष्टाभावात् तद्भीनयोः स्वसमवेतयोः सुखदुःखयोरभावात् न तत्स्याज्ञात्कार ईश्वरस्येत्याशयः ॥ १०७ ॥

आयतनस्य लक्तणमाह—यद्विकुन्ने इति । येन शरीरादिना अविकिन्ने सम्बद्धे आत्मिन भोगो जायते तत् शरीराद्यायतनिमत्यर्थः । आत्मन्यतिन्याप्तिवारणाय यद्विकिन्न इति । शरीराद्यविकुन्नेऽन्यत्र भोगाभावाद्सम्भवमाशङ्क्याह<sup>3</sup>—आत्मनीति ॥ १०५॥

इन्द्रियं छत्त्रयति—सात्तात्कारीति । 'सात्तात्कारि, "यद् 'बानं तस्य'\* 'करणं साधकतममित्यर्थः । करणमिन्द्रियमित्युक्ते छिदिकियाकरणे कुठारादावितव्याप्ति-रतो बानेति । एवं धूमादिछिङ्गे(△), अतः सात्तात्कारिति । सात्तात्कारिणः करणमित्युक्ते न कोऽपि दोषः । तथाऽपि सात्तात्कारित्वं धर्मो विषयनिष्ठो न बानिष्ठ इति मतं निरसितुं बानसामानाधि करण्यनिर्देश इति मत्तव्यम् । निरासस्तु सात्तात्त्वस्य विषयनिष्ठत्वे 'घटं सात्तात्करोमी'ति बानगतत्वेनातुभवो न स्यात् व्यवसायस्यैवैतदाकारप्रसङ्गचेति(В) । यद्वा सात्तात्कारिपदस्य व्युत्पस्या चत्तुरादावितव्याप्तिवारणाय बानपदम् ॥ १०६ ॥

<sup>(</sup>A) ज्ञायमानिखङ्गस्य करणत्विमिति मतमाश्रित्येद्मुक्तम् ।

<sup>(</sup>B) अतः परं क-पुस्तके 'व्यवसायज्ञानस्य साक्षात्त्वं साध्यते नाव्यवसायस्य तस्या-विषयत्वात्' इत्यिक्रकोऽ'शः टिप्पनीति प्रतिभाति ।

इदं ख-पुसकी नासि ।
 इदं क-पुसकी नासि ।
 इदं क-पुसकी 'साचात्करोति तत्' इत्यधिकम् ।
 'तद' क ।
 'जानं च तस्य' क ।
 'कारणम्' ख ।
 'कारणमिति' ख ।

### आत्मनो भोगकारणं विषयः ॥ ११० ॥

# पार्थिवमालेन्धनं तेजो भौमम्। जलमात्रेन्धनं तेजो दिव्यम्। पार्थिवजलेन्धनं तेज औदर्यम्। निरिन्धनं तेज आकरजम्। तच्च सुवर्णीदि॥१११॥

भोगकारणं विषय इत्युक्ते आत्मन्यतिव्याप्तिरत उक्तम् आत्मन इति । आत्मनः सम्बन्धी यो भोगः तस्य कारणि सिर्ध्यः। तथा च आत्मातिरिक्तं कारणं प्रतीयते । यथा राक्षो धनस्वामी भद्रसेन इत्युक्ते राजातिरिक्तः प्रतीयते तदीयधनस्वामी तद्व-दित्यर्थः। एवमपीश्वरा'दौ दोषप्रसङ्गः, ततोऽसाधारणेति द्रष्टव्यम्। (४)क्षायमानेति पाठे इन्द्रियादौ प्रसङ्गवारणाय तद्विरोषणम्, (छ)ईश्वरादेरण्यनेनैव॰ व्यावृत्तिस्तदा। गन्धवत्वे सित आत्मनो भोगकारणं पार्थिवो विषयः। स्नेहवत्वे सत्यात्मनो भोग-कारणमण्याष्यो । ११०॥

तैज्ञसानां विषयभेदानां छत्तणमाह—पार्थिवेति। दिव्यादावित्याप्तिवारणाय पार्थिवेन्धनमिति। इन्धनं दीपनम्। एवं च औद्र्ये अतिव्याप्तिरतो मात्रेति। तस्य च अशितपीताद्युभयेन्धनत्वाद् न दोषः। तेजःपदाभावे निषादस्थपितन्यायेन कर्मधारय एव स्यात् तथा चासम्भवः, ततो बहुवीहिसमासज्ञापनाय तेजःपदम्।

(ः)निषादस्थपितन्यायस्त्वेवम्—'षतया निषादस्थपितं याजये'दिति श्रूयते । तत्र सन्देहः—निषादानां (०) स्थपितिमिति षष्ठीततपुरुष उत निषादं च तं स्थपितं चेति कर्मधारय 'इति । तत्र पूर्वपत्तः—व्षष्ठीतत्पुरुषसमास प्वेति । तथा 'च

<sup>(</sup>A) एतेन ज्ञायमानभोगकारणिमिति पाठान्तरमनुमीयते । इन्द्रियाणां स्वरूपसतामेव ज्ञानकारणत्वाह विषयाणां च ज्ञायमानानामेव भोगहेतुत्वात् नातिव्याप्तिरव्याप्तिर्वा ।

<sup>(</sup>B) एतत्करूपे असाधारण्यनिवेशप्रयोजनाभावमाह—ईश्वरादेरिति ।

<sup>(ः)</sup> एतहग्रन्थार्थो विस्तरेण पूर्वमीमांसायां षष्ठाध्यायस्य प्रथमे पादे 'स्थपतिर्निषादः स्याच्छब्दसामर्थ्यात्' इत्येकपञ्चाशत्तमसूत्रे तद्वाष्ये च दृष्टव्यः ।

<sup>(</sup>D) क-पुस्तके स्थपतिमित्यतः परं 'स्वामिनम्' इत्यंशः केनचित् कृता टिप्पनीति बुद्ध । परित्यक्तः, एवमुक्तरत्रापि । निवादस्थपतेलौकिके अग्नौ यागाधिकारो मीमांसादर्शने पष्ठाध्याये अष्टमपादे तृतीयाधिकरणे उक्तः ।

 <sup>&#</sup>x27;-रादी प्र-' खं। 2. ख-पुत्तन 'एव' दति नास्ति। 3. '-कारणमाप्यो' ख। 4. ख-पुत्तने
 इंदं नास्ति। 5. 'घष्ठीसमासः' क। 6. 'च सिति नि-' ख।

### सकलकारणयौगपद्यमुत्पत्तिः ॥ ११२ ॥

निषादानां 'स्थपितः स्वामी कश्चित् प्राप्तविद्यो ब्राह्मणादिर्याजनीयः, स च कर्मण्यिकारी, अर्थित्वात् समर्थत्वाद् विद्वत्त्वाद् अपर्युद्स्तत्वाद्य । कर्मधारये त्वनधीत-वेदः श्रद्वोऽधिकारी वाच्यः, तन्त्रायुक्तम् अपश्रद्वाधिकरणविरोधादिति प्राप्ते 'प्रत्युच्यते षष्ठीसमासाश्रयणे षष्ठ्यर्थे लक्षणापत्तिः । लक्षणा हि- जधन्या वृत्तिः । न च लुप्ता षष्ठी वोधियप्यति, लोपस्याभावरूपतयाऽवोधकत्वात् । कर्मधारये तु न लक्षणा द्वितीयायाः श्रूयमाणत्वात् , समानाधिकरणश्रुतेर्वलीयस्त्वात् च" । प्रथमपद्स्योपिर तत्रापि विभक्तिने श्रुतेति चेत्—न, अभेदे हि विशेषणविशेष्ययोरेकव विभक्तिः, सा च श्र्यमाणा उभयत्र सम्बध्यते, अतो नाश्रुतविभक्तिः कल्पनीया कर्मधारये, त्वन्मतेऽश्रुता षष्ठी कल्पनीया, अतो गौरवम् । न वाष्ययनामावादनधिकारो निषादस्य एतद्विधिबलादेव एतदिधौ यावद् पेश्चितं तावत्पठनानुज्ञानात् ; यथा—वर्षासु रथकारोऽग्रीनादधीतेत्यत्व । न चापश्र्दाधिकरणविरोधः, तस्य स्थपतिनिषाद्व्यतिरिक्तिविषयत्वेनापि पर्यवसानात् , सामान्याद् विशेषस्य वलीयस्त्वात् । तस्मात् कर्मधारयवलात् स्थपतिनिषाद् एव 'अनयेष्ट्या यजेतेति सिद्धम् , 'थजनस्य वृत्तित्वेन प्राप्तत्वात् याजयेदिति विभक्तिविपरिणामात् ।

तेजो दिव्यमित्युक्ते भौमादावितव्याप्तिरतो जलेन्धनमिति। एवं च औद्र्ये, अतो मात्रेति। शेषं पूर्ववत्। पूर्वोक्तयोक्तभयोरितव्याप्तिवारणाय पार्थिवजलेन्धनमिति। सुगममन्यत्। तेज आकरजमित्युक्ते अन्यत्नाति व्याप्तिरतो निरिन्धनमिति। आकरजस्वरूपमाह—तच्चेति। आदिपदाद् रजतताम्रकांस्य-त्रपु-सीसादयो प्राह्माः (४)॥ १११॥

औपाधिककालभेदस्य लक्षणमाह—सकलेति। ननु यौगपद्यमुत्पत्तिरित्युक्ते धटपटयौगपद्यमुत्पत्तिः स्याद्त उक्तं कारणेति। द्वित्राणां कारणानां मेलने अति-व्याप्तिवारणाय सकलेति। ननु यौगपद्यं कथमुत्पत्तिः? तद्नन्तरभावित्वा-दुत्पत्तेरिति चेत्—मैवम्, उत्पत्यनन्तरं ह्यात्मलाभः, न त्वात्मलाभ प्वोत्पत्तिरिति युक्तमुक्तं—यौगपद्यमुत्पत्तिरिति ॥ ११२॥

 <sup>(△)</sup> द्यवर्णस्य तैजसत्वसिद्धये अनुमानं श्वितिक्ष प्रमाणे तत्र तत्र प्राचीनैः प्रदर्शिते, रजत-तात्रकांस्यादीनां तैजसत्वसाथकं प्रमाणं तु अविद्वितैरनुसन्धेयम् ।

इटंख-पुस्तके नासि। 2. 'प्रति' इति ख-पुस्तके नासि। 3. इटंक-पुस्तके नासि। 4. '-पेचितं' ख। 5. 'रौद्रेष्ट्रा' ख। 6. 'याजनस्य' क। 7. '-व्याप्तिवारणाय' क।

# अनेकेषामेकज्ञणसम्बन्धो यौगपद्यम् ॥ ११३ ॥

विभागानुत्पायविभागप्रागभावसम्बन्धकर्माविच्छन्नः कालः च्राणः। तन्मात्रस्थायि च्राणिकम्॥ ११४॥

स्थितिर्वर्तमानत्वम् । तच्च प्राकुसम्बद्धस्वाभावरहित-स्वरूपवत्त्वम्, स्वकार्यप्रागभावसम्बन्धित्वं वा ॥ ११५ ॥

यौगपद्यं लक्तयति—अनेकेषामिति । 'सम्बन्धो यौगपद्यमित्युक्ते घटपटसम्बन्धेऽ-तिब्याप्तिरतः ज्ञणेति । प्रवमेकस्यानेकज्ञणसम्बन्धे, अत एकेति । प्रवमप्येक-स्यैकज्ञणसम्बन्धे, अतोऽनेकेषामिति¹\*॥ ११३॥

प्रसङ्गागतं त्तणं छत्तयति—विभागेति । विभागेनानुत्पाद्यमानो अयो विभागः कर्मजः तस्य यः प्रागमावः, तेन सम्बद्धं यत् कर्म तेनाविच्छक्षो यः काछः स त्तणः इत्यर्थः । काछः त्तणः इत्युक्ते सकलकालस्य त्तणत्वापितः, ततोऽविच्छन्नेति । प्रवापत्ताहोरावादौ, अतः कर्मति । प्रवमपि द्वित्रेषु त्रणेषु कर्मयुक्तेषु अतिन्याप्तिरतः प्रागमावेति । तथाऽपि व्ययप्रमानावसम्बन्धकर्माविच्छिन्न अदिव्याप्तिरतः प्रागमावेति । प्रवमपि घटप्रागमावसम्बन्धकर्माविच्छन्न अतिन्याप्तिरतो विभागेति । तथाऽपि व्याप्तिरतो त्याप्तिरतो विभागेति । विभागानुत्पाद्यविभागप्रागमावसम्बन्धः त्तण इत्युक्ते प्रागमावस्य बहुकाल्यापित्वात् तत्रातिन्याप्तिरतो विभागानुत्पाद्यविभागप्रागमावसम्बन्धः त्तण इत्युक्ते प्रागमावस्य व्याप्तिरतो कर्मति । पतदुक्तं भवित—विभागप्रागमावः कर्मणः पूर्वमपि विभागत्वत्याप्तिरतः कर्मति । पतदुक्तं भवित—विभागप्रागमावः कर्मणः पूर्वमपि विचते, कर्मतु विभागोत्पत्यनन्तरमि, ततः क्रियोत्पत्तिसमये विभागप्रागमावकर्मणोर्यः सम्बन्धः तद्याधारः कालः त्तण इत्यर्थः । अथवा कालोपाध्यव्यापकः कालोपाधिः त्तण इति । त्रणमात्नावस्थायि त्तिणक्तिमत्यपि प्रसङ्गानुक्तम् ॥ ११४॥

स्थिति लक्तयति—स्थितिरिति। किंतद् वर्त्तमानत्वम्, <sup>७</sup>अत आह—तचेति। प्राक् <sup>१०</sup>सम्बद्धो योऽयं स्वस्य घटादिकार्यस्याभावः तेन रहितं यत् स्वरूपं तद्वस्यं वर्त्तमानत्वमित्यर्थः। स्वरूपवत्वं वर्त्तमानत्वमित्युक्ते विनाशेऽतिव्याप्तिरतोऽभाव-

अध्यमंशः त-पुस्तते नासि। 2. 'विभागानुत्पाद्यो' ख। 3. इटं ख-पुस्तते नासि। 4. 'घट-सम्बन्धतर्भयुत्त-' ख। 5. 'विभागतिभागगामानसम्बन्धतर्माति दिने चणचनुष्टयेऽतित्याप्तिरतो' ख।
 इटं त-पुस्तते नासि। 7. 'वर्षाते' ख। 8. 'इति' ख। 9. 'इति' ख। 10. 'सम्बन्धो' ख।

विनाशः प्रध्वंसः॥ ११६॥

शरीरसम्बन्धेन ज्ञानवत्त्वं चेत्रज्ञत्वम् । प्रत्यात्मसम्बेत-धर्माधर्मोपयहीतत्वं प्रत्यात्मनिष्ठत्वम् ॥ ११७ ॥

सितादीनां सप्तानां सितत्वादिकं छत्तणम् । मधुरादीनां मधुरत्वादिकम् । गन्धयोः सुरभित्वासुरभित्वे । शीतादीनां शीतत्वादिकम् । एकत्वादीनामेकत्वत्वादिकम् । अणुत्वादीना-मणुत्वत्वादिकम् ॥ ११८॥

रहितेति । यस्य कस्याप्यभावरहितस्वरूपवस्यं विनाशेऽप्यस्तोति विक्त—स्वेति । विनाशस्याभावान्तराभावात् न दोषः । एवं चोत्पत्तावितव्याप्ति दतः प्राक्सम्बद्धेति । उत्पत्तिस्तु सकलकारणयौगपद्यस्वरूपाः, साऽवर्त्तमानवटादेः प्रागभावसहितैवेति न प्राक्सम्बद्धस्याभावरहितेति न दोषः । वर्त्तमानत्वस्य वा स्थितेर्वा ल्रज्ञणान्तरमाह—स्वकार्येति । प्रागभाव सम्बद्धत्वं विनाशेऽप्यस्तीति कार्यपदम् । प्रवमिप विनाशे उत्पत्तौ चाति व्याप्तिरत उक्तम्—स्वकार्येति । स्वस्य घटादेः कार्यं रूपादि तत्प्राग भाववस्वित्यर्थः । उत्पत्तिविनाशयोस्तु स्वनिष्ठकार्याभावात् न तत्प्राग भाववस्विति भावः ॥ ११४ ॥

विनाशलक्षणं स्पष्टम् ॥ ११ई ॥

नित्यज्ञानादिमत्वात् परमात्मनो छत्तणं स्पष्टमिति मत्वा जीवस्य छत्तणमाह—
शरीरेति । ईश्वरेऽितव्याप्तिवारणाय शरीरसम्बन्धेनेति । शरीरसम्बन्धे इत्युक्ते
गगनादो, ततो ज्ञानवत्त्वमिति । प्रत्यात्मेति । प्रत्येकमात्मिन समवेतौ यौ धर्माधर्मों
ताभ्यामुपगृहीतत्वं स्वीकृतत्वं प्रत्यात्मिनष्टत्वमित्यर्थः । उपगृहीतत्वं प्रत्यात्मिनष्टत्वमित्युक्ते यङ्गच्छ्योपगृहीतवस्त्रादावितव्याप्तिरतोऽधर्मेति । एवं च नारकशरीरे
श्वर्थतिव्याप्तिः कतो धर्मेति । धर्मोपगृहीतत्विमत्युक्ते देवादिशरीरे, तस्य केवछं धर्मेनैवोत्पन्नत्वात् , अतो धर्माघर्मेति । धर्माधर्मयोरभावाद् धर्माधर्मोपगृहीतत्वं न
सम्भवतीत्यत आह—प्रत्यात्मसमवेतित । एकः खुक्ती अपरो दुःखीति सुखदुःखयोः
प्रत्यात्मनियतत्वात् तत्कारणत्वेन धर्माधर्मावण्यात्मिन उपगन्तव्यावित्यर्थः ॥ ११७ ॥

 <sup>&#</sup>x27;-ति तती विक्ति' ख।
 '-ति वदिति प्राक्-'ख।
 '-तिव न' ख।
 '-सम्बन्धलं'
 ख।
 '-व्याप्तिवारणाय ख-'क।
 'क-भावलिन' क।
 इटं क-पुसर्के नासि।
 'क्षप्रमेति' ख।

कर्मासमवायिकारणकः संयोगः कर्मजः। संयोगासमवायि-कारणकः संयोगः संयोगजः। कर्मासमवायिकारणको विभागः कर्मजः। विभागासमवायिकारणको विभागो विभागजः॥११६॥ आदित्यसंयोगोत्पाचे परत्वापरत्वे कालकृते। आदित्य-संयोगानुत्पाचे परत्वापरत्वे दिक्कृते॥ १२०॥ भावनाऽसाधारणकारणज्ञानं स्मृतिः॥ १२१॥

सिता'द्यणुत्वादिपर्यन्तानां 'तत्तज्ञातियोगित्वमेव छत्तणम् । जातिश्च कपिछा-वृत्तिसकछसितवृत्तिरूपत्वावान्तरजातिः सितत्वमि'त्यादि बोध्यम् ॥ ११८ ॥

संयोगभेदं छत्तयति—कर्मासमवायीति। संयोगजसंयोगेऽतिव्याप्तिवारणाय कर्मेति। कर्मासमवायीत्युक्ते विभागेऽतिव्याप्तिरतो वक्ति संयोगिति। संयोगासमवायि-कारणः संयोगज इत्युक्ते पटादावतिव्याप्तिः, तस्यापि "तन्त्वादिसंयोगासमवायि-जन्यत्वात् अतः संयोग इति। "संयोगज इत्युक्ते कर्मणि अतिव्याप्तिस्ततः" संयोगा-समवायीति। एवं विभागछत्तणोऽपि "व्यावर्त्यं द्रष्टव्यम्। तत्र "फलपतनादावति-व्याप्तिस्ततो विभाग इति॥ ११६॥

(A)आदित्यपरिवर्त्तनं तपनपरिस्पन्दः, तेनोत्॰पाद्ये इति विग्रहः। दिक्कृतेऽ-तिन्याप्तिवारणाय ॰आदित्येति। ¹॰आदित्यपरिवर्त्तनोत्पाद्ये देशादिसंयोगे अतिव्याप्ति-रतः परत्वापरत्वे इति। आदित्यसंयोगानुत्पाद्यं रूपाद्यपि भवति, अतः परत्वापरत्वे इति। काळकृते अतिव्याप्तिरत आदित्येति॥ १२०॥

बुद्धच्यान्तरभेदान् छत्त्यति—भावनेत्यादिना । वक्ष्यमाणेषु सर्वत्र धर्मणरं छत्तणं द्रष्टव्यं छक्ष्यनिष्ठत्वार्धम् । भावना संस्कारः, सोऽसाधारणं कारणं "यस्य तच्च तद्र" क्षानं चेति विप्रहः । ज्ञानं स्मृतिरित्युक्ते अनुभवेऽतिव्याप्तिरतोऽसाधारण-कारणेति । षवमप्य" नुपपत्तिः, अनुभवस्यापि प्रमाऽप्रमारूपस्य गुणदोषासाधारण-

#### (A) 'आदित्यसंयोगे'त्यत्र 'आदित्यपरिवर्त्तने'ति पाठाभिप्रायेणेदम् ।

<sup>ा. &#</sup>x27;न्यायुर्पर' ख। २. 'तज्ञाति-'क। ३. 'न्यादिनोद्यम्' ख। ४. 'तनुसं-'क। ५. 'संयोगमानः कर्मजोऽपि भगति तहारणाय' ख। ६. 'न्याइन' ख। ७. 'फलं पत-'ख। ८. '-पायं' ख। १. 'बादिलोलादि' ख। १०. 'बादिलोलादि' ख। १०. 'च्यानिवृत्तिः' ख।

अस्मृतिरूपं ज्ञानमनुभवः। तत्त्वानुभवः प्रमा। अतत्त्व-ज्ञानमप्रमा। अनवधारणं ज्ञानं संशयः। अवधारणरूपातत्त्वज्ञानं विपर्ययः। अज्ञायमानकरणज्ञन्यस्तत्त्वानुभवः प्रत्यन्तप्रमा। ज्ञायमानकरणजन्यस्तत्त्वानुभवो(A)ऽनुमितिप्रमा॥ १२२॥

कारणजन्यत्वात् , अतो भावनेति । भावनाव्यवहारेऽतिव्याप्तिवारणाय शानेति । भावनाकारणं 'ज्ञानं स्मृतिरित्युक्ते प्रत्यभिज्ञायाम् , ततोऽसाधारणेति'\* । "प्रत्य-भिज्ञा इन्द्रियासाधारणकारणिकेति न दोषः" ॥ १२१ ॥

स्मृतिरूपाद्ग्यद् अस्मृतिरूपम् । घटादो स्मृतो चातिव्याप्तिवारणाय ज्ञाना-स्मृतिपदे । प्रमालक्षणेऽपि व्यटादो संशयादो चातिव्याप्तिरतोऽनुभवतस्वपदे । प्रवमप्रमालक्षणमपि(छ) । अवधारणं निश्चयज्ञानम्, तद्ग्यद्नवधारणम्, तच्च तद्ज्ञान-मिति विष्रहः । प्रमायामितव्याप्तिवारणाय अनवधारणेति । घटादावितव्याप्तिवारणाय ज्ञानेति । ज्ञानं विपर्यय इत्युक्तं प्रमायामितव्याप्तिरतोऽतस्वेति । प्रवं संशयेऽति-व्याप्तिस्ततोऽवधारणेति । अवधारणरूपमित्युक्ते प्रमायामितव्याप्तिरतोऽतस्वेति । अतस्वावधारणमित्येव लक्षणम् । ज्ञानपदं स्पष्टार्थम् । अज्ञायमानं करणमिन्द्रियम्, तज्जन्यस्तत्वानुभवश्चेति विष्रहः । तत्र अनुभवः प्रत्यक्तप्रमेत्युक्ते अनुमितावितव्याप्ति-रतोऽज्ञायमानेत्यादि । अज्ञायमानेत्युक्ते इन्द्रियसंयोगादौ अतिव्याप्तिस्ततस्तत्वानुभवेति । प्रेषं गतार्थम् । प्रत्यक्तप्रमायामितव्याप्तिवारणाय ज्ञायमानेति । ज्ञायमान-करणं शब्दालुक्षादि तज्जन्यइत्यर्थः । ज्ञायमानकरणधूमादिजन्यमशक्तिनवृत्तो प्रसङ्ग-वारणाय तस्वानुभव इति । प्रेषं सुगमम् ॥ १२२ ॥

<sup>(</sup>A) न च ज्ञायमानसाहरयजन्यायासुपिमतौ ज्ञायमानपदजन्ये शाब्दबोधे चातिव्यासि-रिति वाच्यम्, वैशेषिकनये तयोरनुमितावेवान्तर्भावादिति ध्येयम् ।

<sup>(</sup>B) अप्रमालक्षणमपि एवं व्याख्येयमिति शेषः। तत्र गगनारिवन्दादौ प्रमायां चाति-व्याप्तिवारणाय ज्ञानपदातत्त्वपदे इति टीकाक्रतामाशयः। अप्रमालक्षणेऽपीति सप्तम्यन्तपाठस्तु शैलीसिदो न कविद दृष्ट इति ध्येयम् ।

<sup>ा. &#</sup>x27;ज्ञानिस्युत्ती प्रयमिज्ञानप्रयाचेऽतित्याप्तिगरणाय असाधारणकारणिति' स्तः। 2. 'प्रयमि-ज्ञानं तु इन्द्रियमिक्कषांसाधारणकारणिस्यदोषः' ख। 3. 'घटलादी' ख।

प्रमाऽयोगव्यविद्धन्नं प्रमाणम् । प्रत्यत्तप्रमाऽयोगव्यव-च्छित्नं प्रत्यत्तप्रमाणम् । तच्चेश्वरद्याण-रसन-चत्तुः स्पर्शन-श्रोल-मनोळत्त्रणम् ॥१२३॥

अनुमितिप्रमाऽयोगव्यवच्छित्रमनुमानम् । तच्च व्याप्तिः पत्त्रधर्मताविशिष्टलिङ्गज्ञानम् ॥१२४॥

प्रमाणं लक्त्यति—प्रमैति । प्रमाया अयोगोऽसम्बन्धः, तेन व्यविव्ह्रः रहितं यत् तत् प्रमाणमित्यर्थः । एवं च ईश्वरे नित्या प्रमा सदा वर्त्तते इति प्रमाऽयोगव्यविव्ह्रस्न ईश्वरोऽपि प्रमाणम् । इन्द्रियलिङ्गे अपि प्रमाणे, तयोग्योपारवतोः सङ्गावे प्रमा उत्पायत एवेति प्रमाऽयोगव्यविव्ह्रसत्वात् ; प्रमाया अव्यभिचारि प्रमाणमित्यर्थः । यद्यपि प्रमाऽयोगव्यविव्ह्रसत्वं सुखादाव प्यस्ति तथाऽपि तदन्यत्वं साधनाश्चययो एन्यतरत्वे सतीति वा विविद्यतिमित्यदोषः । तत्नायोगव्यव विव्ह्रसत्वं विद्याऽयोगव्यव विव्ह्रसत्वं हित्राऽयोगव्यव विव्ह्रसत्वं स्ति तद्वारणाय प्रमैति । प्रमा प्रमाणमित्युक्ते फलेऽति व्यापिः, ततोऽयोगव्यवविव्ह्रस्नमिति । प्रत्यक्तल्लां सुगमम् । तज्ञेदमाह—तच्चेति(४) ॥१२३॥

अनुमानं लज्ञयति—अनुमितीति । प्रत्यज्ञेऽतिन्याप्तिवारणाय अनुमितीति । अनुमानस्वरूपमाह—तज्ञेति । न्याप्तिपक्तधर्मताभ्यां विशिष्टं यिष्ठङ्गं तस्य ज्ञानमित्यर्थः । अनित्यः शन्दश्चाज्ञुषत्वादिति—(B)स्वरूपासिद्धावतिन्याप्तिवारणाय<sup>7</sup> विशिष्टेति । अनित्यः शन्दः प्रमेयत्वादित्यनैका°न्तिकेऽतिन्याप्तिवारणाय°\* न्याप्तीति । न्याप्ति-विशिष्टलिङ्गुज्ञानमित्युक्ते अनित्यः शन्दः सामान्यवक्ते सति वाज्ञुषत्वादिति (०)विशेष्या-सिद्धौ प्रसङ्गः, ततः पक्तधर्मतेति ॥१२४॥

<sup>(</sup>A) न चैवं प्रसिद्धं प्रत्यक्षस्य पोडात्वं न्याइतमिति वाच्यम् , जन्यप्रत्यक्षकरणस्यैव तथा विभागादिति ध्येयम् ।

<sup>(</sup>B) स्वरूपासिद्धाविति व्याप्तिपक्षधर्मताविशिष्टलिङ्गस्वरूपस्यासिद्धावित्यर्थः। तेन उत्तरत्र पक्षधर्मतापदप्रयोजनप्रदर्शनेऽपि न पौनरुक्तयम्।

<sup>(</sup>C) विशिष्टस्य हेतुत्वे स्वरूपासिद्धिन्निधा भवति, पक्षे विशेष्याभावाद विशेषणाभाव-प्रयोज्यविशिष्टाभावात् पृथक् तदुभयाभावाचेति । उदाहरणं चेदं प्रथमभेदस्यैवेति टीकाक्कतामाशय इति प्रतिभाति ।

<sup>ा. &#</sup>x27;-प्यस्तीति तथा' खा 2. 'तदन्यत्वसा' का 3. क-पुस्तके 'वा' इति नास्ति । 4. '-च्छिन्नं किदा' खा 5. '-च्छिन्ने प-' खा 6. '-प्रसङ्गः, अती' खा 7. '-णाय पचधमैताविधि-' खा 8. '-न्तिकव्युदासाय' खा

व्यातिश्च व्यापकस्य व्याप्याधिकरण उपाध्यभावविशिष्टः सम्बन्धः ॥१२५॥

पत्तधर्मता तु व्याप्यस्य पत्तसम्बन्धः । व्यापकं साध्यम् । व्याप्यं लिङ्गम् ॥१२६॥

उपाधिश्च साधनाव्यापकत्वे सति साध्यसमव्यातिः ॥१२७॥

ज्याप्तिं लक्तयति—व्याप्तिश्चेति । 'यस्मिन् कस्मिश्चित् सम्बन्धेऽतिव्याप्तिरत'\* उक्तम्—व्यापकस्य व्याप्याधिकरण इति । व्याप्यमधिकरणं यस्य स तथा, साध्यस्य साधननिष्टः सम्बन्ध इत्यर्थः। एवं च सोपाधिके (△)मैत्नीतनयत्वादिसम्बन्धे अतिव्याप्तिरत व्यक्तम्—उपाध्यमावविशिष्ट इति । व्याप्यव्याव्यकाभ्यां साधनत्व-साध्यत्वाभिमतधर्मौं विवित्तितो ॥१२४॥

पन्नधर्मतामाह—(B)पन्नधर्मत्वमिति । पन्नसम्बन्धः पन्नधर्मत्वमित्युके 'पर्वतादावित-व्याप्तिरतो व्याप्यस्येति । व्याप्यव्यापकयोर्लज्ञणमाह—व्यापकमिति । सुगमम् ॥१२६॥ उपाधिं लक्तयति—उपाधिश्चेति । अस्योदाहरणम्—मैत्र्याः सप्तमः पुतः श्यामो भवितुमर्हति "मैत्रीतनयत्वात् परिदृश्य"मानषट्पुत्रवदित्यनुमाने (०)शाकाद्यन्त-"परिणामभेद उपाधिः । उप समीपस्थे साधने स्वधमै "(D)व्याप्तिमादधातीत्यु-पाधिरित्युच्यते । यथा जपाकुसुमं स्वसन्निहिते स्फटिके लौहित्यमादधदुपाधिः ।

<sup>(</sup>A) नव्यास्तु मित्रातनयत्वहेतावस्योदाहरणं वदन्ति ।

<sup>(</sup>B) एतेन मूर्ले 'पक्षधर्मत्व'मिति पाठः टीकाकृत्सम्मत इति प्रतीयते ।

<sup>()</sup> शाकाद्यन्नेति । 'शाकं चतुर्कां तत् पुष्पं छदकन्दफ्छेः सहे'ति निवण्ट्रकेः शाक-शब्दो यद्यपि पुष्पादिषु चतुर्षु वक्तंते तथाऽपि पत्रशाके वास्त्कृष्टिलमोचिकादो प्रसिद्धः । गर्भिण्यास्तद्वभूयिष्ठ आहारश्च तदपत्यानां कृष्णत्वे हेतुः, पत्रशाकानां कृष्णत्वात् । तथा हि आचक्षते भिषग्वराः—'याह्म्यर्णमाहारसुपसेवते गर्भिणी ताह्म्यर्णप्रसवा भवती'ति ।

<sup>(</sup>D) व्याप्तिमिति प्रकृताभिप्रायेण, स्फटिके छौद्दित्याधानेन जपाकुछमादेरप्युपाधित्वस्य अनुपदं स्वयमेव स्वीकरणादिति ध्येयम् ।

<sup>1. &#</sup>x27;यः किं किं सम्बन्धे व्याप्तिन भवतीत्यत' ख। 2. इटं ख-पुसर्के नास्ति। 3. '-पकण्ड्याभ्या' ख। 4. '-पर्वेतलादा-' ख। 5. 'मैबीपुवलात्' ख। 6. '-मानमैं चीषट्-' ख। 7. '-परि- स्वितिन्द' ख। 8. 'व्याप्तमा-' क।

अत्रोपाघेळत्तणं योज्यते—साधनस्य मैत्रीपुत्रत्वस्यान्यापकत्वे सति साध्येन 'नरश्यामत्वेन समा व्याप्तिर्यस्य स तथा। तथा च यत्न 'यत्र नरश्यामत्वं तत्न तत्र शाकाद्यसपरिणामः, यथा मैत्रीतनये अध्यामे । तथा च यत्र यत्र शाकाद्यसपरिणामः, तत तत नरश्यामत्वम्, यथा तत्रैव \*मैत्रीपुत्रे इति साध्यसमा व्याप्तिः। तथा यत्र यत्र <sup>॰</sup>मैतीपुत्रत्वं तत्र तत्र शाकाद्यन्नपरिणाम इति<sup>ड</sup>\* न व्याप्तिः, पत्तीकृते मैत्रीपुत्रे शाकाद्यन्न-परिणतेरनिश्चयात् , ततोऽयमुपाधिः। व्यावृत्तिस्तु साधनाव्यापक उपाधिरित्युक्ते अनित्यः शब्दः कार्यत्वादु घटवदित्यत्न सदनुमाने सावयवत्वमुपाधिः स्यात् । भवति चायं साधनाव्यापकः । यदु यत् कार्यं तत् तत् सावयव°िमति न व्याप्तिः कर्मादौ व्यभि-चारात् , अत उक्तम्—साध्यव्यापक इति । एवं च तत्र नातिव्याप्तिः, सावयवत्वस्य साधनान्यापकत्वेऽपि साध्यन्यापकत्वाभावात् ; यद् यद्नित्यं तत्तत् सावयवमिति साध्यव्याप्तेर्गन्धादौ व्यभिचारात्, अतः सावयवत्वं कार्यत्वे नोपाधिः। व्यापक उपाधिरित्युक्ते (A)पूर्वस्मिन्नेवानुमाने प्रमेयत्वमुपाधिः स्यात्, यदनित्यं तत् प्रमेथमिति साध्यव्याप्तेः सत्वात्, अत उक्तं साधनाव्यापकत्वे सतीति। एवं च नाति-व्याप्तिः, यत् कार्यं तत् प्रमेयं न भवतीति साधनाव्यापकत्वात् (कत्वाभावात् १), प्रत्युतः यत् कार्यं तत् प्रमेयमिति साधनाव्याप्तरेव सद्धावातः अतः प्रमेयत्वं नोपाधिः। साधना-व्यापकत्वे सति साध्यव्यापक उपाधिरित्युक्ते व्यानुमान पव \* शब्देतरत्वमुपाधिः स्यात्, तस्य यत् कार्यं °तत् शब्देतरिदृति व्याप्तेः शब्दे पत्त एव व्यभिचारेण साधना-क्यापकत्वात् यद्नित्यं तत् शब्देतरदिति साध्यव्यापकत्वात् <sup>10</sup>च अत उक्तं समेति। [समा] साध्यपुरःसरा उपाधिपुरःसरा ''च व्याप्ति 'वर्यस्य सा'क्ष (सः?) समन्याप्तिः, यथा शाकाद्यन्नपरिणतिः। शब्देतरत्वे त यद्यपि साध्यपुरःसरा व्याप्तिरस्ति तथाऽपि यत् शब्देतरत् तद्नित्यमिति उपाधिषुरःसरा व्याप्तिर्नास्ति, आकाशे व्यभिचारात्, अतः समन्याप्तेरभावात् नायमुपाधिः। साध्यसमन्याप्तिरित्युक्ते अनित्या पृथिवी सावयवत्वादित्यत्र कृतकत्वमुपाधिः "स्यात् साध्यसमन्याप्तित्वात्,अत उक्तम्— कृतकत्वं च ''सावयवत्वव्यापकमिति न साधना-सतीति । साधनाव्यापकत्वे व्यापक्रमतो 14 स्रोपाधिः ।

<sup>(</sup>A) इतः प्रभृति 'साधनाव्यापकत्वे सति साध्यव्यापक उपाधिरित्युक्ते' इत्यन्तः सप्रयोजनकोऽपि अ'शः क-पुस्तके परित्यकः।

<sup>ा.</sup> ख-पुस्तने 'नर'पटं नासि। 2. इटं न-पुस्तने नासि। 3. 'श्वामले' न। 4. 'मितापुते' ख। 5. 'इति व्याप्ति:' ख। 6. '-मिति त्राप्ती: न-ख। 7. 'त्रातिव्याप्ति:' न। 8. 'सर्वानुमान प्रव' ख। 9. 'तृत् तत्' ख। 10. इटं न-पुस्तने नासि।। 11. इटं न-पुस्तने नासि।। 12. 'येस्वेति च' न। 13. इटं ख-पुस्तने नासि।। 14. 'सृत्वयक्षसाव्यापनामती' न।

ननु उपाधिः कथं हेत्वाभासः, व्याप्तिपत्तधर्मतयोरन्यतरस्या विघटनात्। यथा विरुद्धानैकान्तिकाभ्यां व्याप्तिर्विघटवते तथा न शाकाद्यक्षपरिणाम सद्भावमालेण मैत्रीवुत्रत्वभ्यामत्वयोर्व्यप्तिविघटिता भवति। न हान्यस्य साध्यव्यापकत्वसाधना-व्यापकत्वे 'सित अन्यस्य साध्यव्याप्यत्वं विघट्यते अतिप्रसङ्गात्। नाष्यसिद्ध-कालात्ययापिद्धवत् (१) पत्तधर्मता विघट्यते उपाधिसत्वेऽपि मैत्रीवुत्रत्वस्य हेतोः पत्तिनिष्टत्वाद्तो कहेतो ने दोष इति चेत् — मैवम् , व्यभिचारोन्नायकत्वेनोपाधेद्येष्टवात्। तथा हि—साध्यव्यापक उपाधिः पत्ताद् व्यावर्त्तमानः सन् स्वव्याप्यं साध्यमादाय व्यावर्त्तते व्यापकिनिवृत्तौ व्याप्यनिवृत्तेरावश्यकत्वात्। तथा व साध्याभावविति पत्ते विपत्तस्ये वर्तमानो हेतुव्यभिचारी भवति। तद्यकम्—

व्यभिचारोक्षयं कुर्वञ्चपाधिर्याति दोषताम् । °एतदेव हि सर्वेषामुपाधीनां परायणम् ॥ इति ।\*\*

ध्यभिचारो॰श्रयनं त्वेवम्—अयं हेतुः साध्यव्यभिचारी साध्यव्यापकोपाधिव्यभिचारित्वात्, यो यद्व्यापकव्यभिचारी स तद्व्याप्यत्यभिचारी, यथा पृथ्वीत्वव्यापकद्वय्यभिचारीति सामान्यतः, विशेषतस्तु मित्रापुत्रत्वं श्यामत्वव्यभिचारि शाकाद्यन्नपरिणामत्वे व्यभिचारित्वात् (शाकाद्यन्नपरिणामत्वे व्यभिचारित्वात् (शाकाद्यन्नपरिणामत्वे व्यभिचारित्वात् ?) प्रमेयत्ववदिति । विपत्ते वाधकस्तर्कः शाकाद्यन्नपरिणामन्वरभ्यामत्वयोर्वेद्यकशास्त्रादेव कार्यकारणभावावगमात्, कारणाभावे कार्यश्यामत्वासम्भवः । पत्तीकृतमित्रापुत्रे शाकाद्यन्नपरिणतेरिनश्चयेऽपि साधनाव्यापकत्वसन्देहाद् भवत्येव सन्दिश्योणाद्यः । एवं 10निषद्धत्वेन्धनत्वाद्यो (त्वार्द्वेन्धनाद्यो ?) 10% विषद्वत्वेन्धनत्वाद्यो (त्वार्द्वेन्धनाद्यो ?) 10% विषद्वत्वेन्धनत्वाद्यो (त्वार्द्वेन्धनाद्यो ?) 10%

<sup>(</sup>१) नतु प्रसिद्धमसिद्धे पक्षधर्मताविघटनम्, बाधापरपयांये काळात्ययापदिष्टे तु तत् कुतस्त्यमिति चेत्, उच्यते—'बाधे त्वसिद्धिरनेकान्तो वेति वदतामसङ्कीर्णवाधितमनङ्गीकृर्वतां मते हेतोन्यांव्यत्वे यत्र साध्यस्य पक्षेऽभावस्त्तत्र हेतोरप्यभावस्यावश्यमङ्गीकरणीयत्वात् । सथाऽङ्गीकारवीजं तु यो यदेशकाळावच्छेदेन हेतुमान् स तदेशकाळावच्छेदेन साध्यवानिति व्यासेरस्युपगम एवेति बोध्यम् ।

<sup>1. &#</sup>x27;-विषद्दगत्' क। 2. 'चंदते' क। 3. '-चांममात्रेण' ख। 4. इदं क-पुसर्क नास्ति। 5. '-चांघ्यलिवंटकै' का। 6. 'नांघं दीव' ख। 7. '-ऽत्र' का। 8. इदं ख-पुसर्क नास्ति। 9. '-चंयक्त वं' क। 10. 'निषिद्धलार्द्रे सनलादी जीयम्' ख। 'निषिद्धलभावलार्द्रे सनलाद्यः' इति क-पुसर्कि षाठान्तरत्या धृतम्।

पत्तव्यापकः सपत्तस्पर्शी विपत्तशून्योऽवाधितविषयोऽसत्-प्रतिपत्तः केवलान्वयी ॥ १२८॥

पत्तव्यापकः सपत्तशून्यो विपत्ताद् व्यावृत्तोऽबाधितविषयोऽ-सत्प्रतिपत्तः केवलव्यतिरेकी ॥ १२६ ॥

केवलान्वयिहेतुं लज्ञयति—पज्ञव्यापक इति । पज्ञव्यापकः केवलान्वयीत्युक्ते केवल्वयित्यातिः, तदर्थं सपज्ञस्पर्शीति । एवमुक्ते धूमानुमाने अन्वय-व्यतिरेकिण्यतिव्यातिः, तदर्थं सपज्ञस्पर्शीति । एवमुक्ते धूमानुमाने अन्वय-व्यतिरेकिणि, अतो विपज्ञश्चन्य इति । विपज्ञश्चन्य इत्युक्ते सर्वं ज्ञणिकं सन्वादिति अन्ययवसिते(अ)ऽतिव्याप्तिरतः सपज्ञस्पर्शीति । विपज्ञश्चन्यः सपज्ञस्पर्शीत्युक्ते शव्यो-ऽभिध्येयश्चाज्ञुष्ववाद् घटवदित्यत्र, अतो वक्ति पज्ञव्यापक इति । वाज्ञुषत्वस्य पज्ञ-निष्ठत्वाभावात् न दोषः । व्यापकपदेनैव अभिध्यः शब्दो वर्णात्मकत्वादिति भागा-सिद्धोऽपि 'व्युदासि । एतज्जित्योक्तो बह्विरनुष्णः पदा वर्थत्वाज्जलवदिति वाधितेऽति-व्याप्तिरतो अवाधितेति । एवम् अभिध्यः शब्दः प्रमैयत्वात्, अनिभिध्यः शब्दः श्रावणत्वात्, व्यतिरेके घटवदिति सत्प्रतिपद्गेऽतिव्याप्तिरतोऽसत्तप्रतिपन्न इति ॥१२५॥।

केवल्रध्यतिरेकिणं लज्ञयति—पज्ञब्यापकः सपज्ञश्चन्य इति । विपज्ञाद्व व्यावृक्तः केवल्रब्यतिरेकीत्युक्ते अन्वयव्यतिरेकिण्यतिव्याप्तिरतः सपज्ञश्चन्य इति । षत्रद्वयोक्तौ वेदः सर्वक्षकर्त्वृक्षश्चाक्षुषं त्वात्, यः सर्वक्षकर्त्वृको न भवति स वाज्ञुषो न भवति, यथा—आत्मा इत्यसिद्धे प्रसङ्गः, अतः पज्ञव्यापक इति । पज्ञव्यापक इत्युक्ते केवलान्वयिनि प्रसङ्गः, अतः सपज्ञश्चन्य इति । षत्रद्वद्वयोक्तौ सर्वम् अनित्यं सन्वादित्यत्र प्रसङ्गः, अतो विपन्नाद्व व्यावृक्त इति । अयं तु विपन्नाभावात् न विपन्नाद्व व्यावृक्तः । विपन्नाभावस्तु सर्वस्य पन्नीकृतत्वात् । एतत्त्रयोक्तौ सर्वं कार्यं प्रधानज्ञन्यं कार्यत्वादिति प्रत्यिक्तवाद्वित् प्रसङ्गः, तताऽवाधितावषय इति । ष्वमिपि 'सर्वं कार्यं सर्वज्ञज्ञन्यं कार्यत्वाद्वेति प्रत्यक्तिव्यक्तित्वात् व्यतिः रेके गगनवत्, सर्वं कार्यं सर्वज्ञज्ञन्यं न भवति प्रमेयत्वाद्व आकाशविदिति सत्प्रतिपन्ने अतिप्रसङ्गः, ततोऽसत्प्रतिपन्न इति ॥ १२६ ॥

<sup>(</sup>A) अत्र सर्वत्वेन वस्तुमात्रस्येव पक्षतया सपक्षविपक्षव्यावृत्तत्वरूपमनध्यवसितत्वं प्रागुक्तक्रमेणाक्षतमिति बोध्यम् ।

 <sup>1. &#</sup>x27;ब्युदासित एव' क।
 2. '-यंबादिति' क।
 3. '-व्याप्तिवारणाय' क।
 4. '-प्रवादिति
 य:' ख।
 5. इदं क-पुसर्क नास्ति।
 6. '-च्वादिवा-' ख।
 7. इदं क-पुसर्क नास्ति।
 8. '-रैकेण' ख।

पत्तव्यापकः सपत्तस्पर्शी विपत्ताद् व्यावृत्तोऽवाधितविषयो-ऽसत्प्रतिपत्तोऽन्वयव्यतिरेकी ॥ १३० ॥

(A)सन्दिग्धसाध्यधर्मत्वेनोपात्तत्वं पत्तत्वम् । निश्चितसाध्याधि-करणत्वं सपत्तत्वम् । (B)निश्चितसाध्यानधिकरणत्वं विपत्तत्वम् ॥ १३१ ॥

अन्वयन्यतिरेकिणं छत्तयति—पत्तेति । पत्तन्यापक इत्युक्ते केवछन्यतिरेकिणि प्रसङ्गः, अतः सपत्तस्पर्शीति । 'एतद्वस्योक्तौ केवछान्वयिनि, अतो विपत्ताद् न्यावृत्त इति । केवछान्वयिनि विपत्ताभावात् न तद्वन्यावृत्तिः, विपत्ताद् न्यावृत्त इत्युक्ते पुनरेव केवछन्यतिरेकिणि, अतः सपत्तस्पर्शीति । एतद्वस्योक्तौ अनित्यः शब्दश्चाच्चवत्वे सिति सामान्यवन्त्वादित्यत्व असिद्धभेदे, अतो वक्ति पत्तन्व्यापक इति । "एतद्वस्योक्तौ परमाणवोऽनित्या मूर्त्तत्वाद् घटवदिति अन्वयन्यतिरेकिणि धर्मिप्राहकमानवाधितेऽति-न्यासिरतोऽवाधितेति । एवमपि शब्दोऽनित्यः कार्यत्वात्, नित्यः शब्दः श्रावणत्वा-दिति सत्प्रतिपन्ने अतिन्यासिरतोऽसत्प्रतिपन्न इति ॥ १३० ॥

पत्तव्यापकत्वादि शानाय पत्तादिळत्तणमाह—सिन्द्ग्धेति। सिन्द्ग्धं साध्यं यस्य तस्य भावस्तत्वं तेन, 'इत्थम्भावे तृतीया। सिन्द्ग्धंसाध्यवान्' पत्त इत्यर्थः। उपात्तत्वं घटादावित्व्याप्तमतो विशिनष्टि—साध्यवत्वेनेति। एवं सपत्तेऽति-व्याप्तिः, तस्यापि साध्यवत्त्वेनोपात्तत्वात्, इत्थम्भावे तृतीयया मतुवद्र्थस्योक्तत्वात्, अतः सिन्द्ग्धेति। सिन्द्ग्धत्वेनोपात्तत्वं स्थाण्वादावित्व्याप्तमतो वक्ति साध्यत्वे (साध्यवत्त्वे १)नेति।

अधिकरणत्वं सपत्तत्वमित्युक्ते विपत्ते यस्य कस्याप्यधिकरणेऽतिव्याप्तिरतः— साम्येति । षवं च पत्ते, अतो °निश्चितेति° । निश्चितं व्यत् साम्यं विह्नमत्वादि, तस्य अधिकरणम् आधारः, क्स सपत्त इत्यर्थः । निश्चितं च तत् साम्यानिधकरणं चेति विष्रहः । अनिधकरणमित्युक्ते असम्भवः, विपत्तस्यापि किञ्चिद्रिधिकरणत्वात्, अतः

<sup>(△)</sup> अत्र 'सन्दिरधसाध्यवत्त्वेने'ति पाठष्टीकाकारसम्मतः प्रतीयते । अस्माभिस्तु मुद्रिताकार एवात्र गृहीतः ।

<sup>(</sup>B) अत्र टीकासङ्गत्यनुरोधेन 'निश्चितसाध्याभावाधिकरणत्व'मिति मुद्गिताकारः परित्यक्तः।

<sup>ा.</sup> इदं ख-पुसाने नास्ति। २. 'एतम्नयोज्ञी' ख। ३. '-चार्चय' ख। ४. 'इखम्पूत्लचर्य' ख। ५. '-बार्चपान्तः'। ६. इदं ख-पुसाने नास्ति। ७. इदं ख-पुसाने नास्ति।

स्वार्थत्वमर्थरूपत्वम् । परार्थत्वं शब्दरूपत्वम् । शब्दस्या-प्यनुमानविषयत्वेनाविनाभावोपजीवकत्वेन वा अनुमान-त्वम् ॥ १३२ ॥

## तत्र पत्तवचनं प्रतिज्ञा। लिङ्गस्य पत्तधर्मत्ववचनं हेतुः।

साध्येति। षवमुक्ते विह्नमान् अयं पर्वतो धूमवत्त्वादिति प्रयोगे यदा(A) महाहदेऽिप कदाविद् विह्नि अस्ति न वेति स्ति सन्देहस्तदा तस्य विपन्नत्वं नास्तीति तत्रातिःयाप्तिः, तद्रथं निश्चितेति। पन्नादीनां त्रयाणां "यथोक्तस्वरूपत्वेन" निश्चिताना-मैवानुमितिजनकत्वात् साध्याभाववत्वेन निश्चित एव विपन्न इत्यर्थः ॥ १३१॥

अर्थरूपमनुमानं स्वार्थम् । शब्द्रूपमनुमानं परार्थमित्यर्थः । पञ्चावयवोपेतत्वं च शब्दरूपत्वम् ।

ननु शब्दो नानुमानं लिङ्गानुसन्धानमन्तरेण प्रमाजनकत्वात् प्रत्यन्नविद्या-शङ्कचाऽऽह—शब्दस्यापीति । शब्दस्याप्यनुमानरूपत्वम्, कृतः १ अनुमानविषयत्वेन अविनाभावोपजीवकत्वेन व्या इत्यन्ययः । अनुमानस्य विषयः परोक्तः, स एव विषयो यस्य शब्दस्य तस्य भावस्तत्वम्, तेनेत्यर्थः । हेतौ तृतीया । तथा च शब्दोऽनुमानं प्रमाणत्वे सति परोक्तविषयत्वादनुमानवत्, तथा शब्दोऽनुमानम् अविनाभावोपजीव-कत्वाद् अनुमानविदिति । अविनाभावमुपजीवतीत्यविनाभावोपजीवकः । कथमिति चेद्य—इत्थम्, 'अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः' इत्यत्र एतानि पदानि स्वस्मारितार्थ-संसर्गज्ञानपूर्वकाणि आकाङ्क्तायोग्यता'सिन्निधिमत्पद्कद्मकत्वात् गामानये'त्यादि-पद्कद्मवक्वत् । पदार्थसंसर्गां वाक्यार्थः, स च अविनाभाववलेनैव लिङ्गरूपेण शब्देनावगतः, अतः शब्दोऽनुमानमैवत्यर्थः । तथा व्य लिङ्गरूपेणैव शब्दस्यार्थगमकत्वात् पूर्वपक्ते हेतुरसिद्ध इति द्रष्टव्यम् ॥ १३२ ॥

प्रतिज्ञादीनां छत्तणमाह—तत्रेति । वचनं प्रतिज्ञेत्युक्ते घट इति वचने अतिव्याप्तिः, अतः पद्गेति । पत्तधर्मत्ववचनं हेतुरित्युक्ते पर्वतो विह्नमानिति साध्यस्य पद्मधर्मता-

<sup>(</sup>A) आदर्शपुस्तके 'महाहदेऽपि' इत्यतः परं पठितमपि 'यदा'पदं विस्पष्टार्थं ब्युत्-क्रमेण धतम् ।

का 5. '-मिल नासि असि वैति' का 2. 'अपि तत्त्वेन' खा 3. 'च' खा 4. '-सिन्निधिमस्वात्' का 5. '-यिति पदवत्' का 6. इदंख-पुसके नासि।

(४)दृष्टान्तवचनमुदाहरणम् । (४)परामर्शत्ववचनमुपनयः । लिङ्ग-सम्बन्धप्रयुक्तनिश्चितसाध्यवस्ववचनं निगमनम् ॥ १३३ ॥

अङ्गवैकल्यमाभासत्वम् । पत्तधर्मत्वेनानिश्चितत्वमसिद्धत्वम् । (०)पत्तविपत्तमात्रस्पर्शित्वं विरुद्धत्वम् । पत्तत्रयद्यत्तित्वमनै-कान्तिकत्वम् । साध्यतदभावसाध्यत्वं सन्दिग्धत्वम् ॥ १३४ ॥

वचने, अता लिङ्गस्येति। शेषं पूर्ववत्। प्रतिज्ञादावित्याप्तिवारणाय दृष्टान्तेति। एवं च यथा गौस्तथा गवय इत्यादौ प्रसङ्गस्ततोऽनुमानावयवत्वे सतीति प्रकरणाज् ज्ञातन्यम्। लिङ्गस्येति वाऽनुषञ्जनीयम्। परामर्शस्तु तृतीयलिङ्गञ्जानं विह्वन्याप्यधूमवानयमित्यादि। न्यावृत्तिः स्पष्टा। लिङ्गसम्बन्धेन तस्मादित्येवंक्षपेण प्रयुक्तं निश्चितसाध्यवचनं निगमनमित्यर्थः। प्रतिज्ञायामितन्याप्तिवारणाय निश्चितेति [निश्चितान्तम् १]। दृष्टान्तेऽतिन्याप्तिवारणाय लिङ्गसम्बन्धेति। उपनयेऽतिन्याप्तिवारणाय निश्चितेत्वादि। प्रयुक्तत्वं समिभन्याहृतत्वम्॥ १३३॥

हेत्वाभासं लक्तयति अङ्गवैकव्यमिति । अङ्गानि पत्तधर्मत्वाद्गिन, तैर्वैकव्यं तद्दरितत्वमित्यर्थः । अनिश्चितत्वं स्थाण्वादावण्यस्तीति तद्वारणाय पत्तधर्मत्वेनेति । किवित् लिङ्गत्वेनेति पाटः । तत्रापि पत्तधर्मतयेत्यर्थः । पत्तविपत्तस्पर्शित्वमनैकान्ति-केऽप्यस्तीति तद्वारणाय मात्रेति । अनैकान्तिकानध्यवसितप्रकरणसमानां सन्देहकार्य-कर्तृत्वेन सन्दिग्धव्यपदेशं विधाय तितयं युगपदेव लक्तयति साध्येति । साध्यं च साध्या(तस्य साध्यस्या ?)भावश्च, तौ साध्यौ यस्य स साध्यतद्भावसाध्यः, तस्य भावस्तस्वम् । विरुद्धे सद्गुमाने चातिव्याप्तिवारणायोभयसाध्यत्वमुक्तम् । तत्र प्रमेयत्वस्यानैकान्तिकस्य साध्यतद्भाववद्गृत्तित्वेन उभयसाधनसम्भवात् [अनध्य-वस्तितस्य पत्तमात्रवृत्तित्वेनोभय[साधन]सम्भवात् प्रकरणसमस्य साध्यतद्भावयोः । समत्वेनोभयसाधनसम्भवा दिति त्रयाणामुभय स्ताध्यत्वम् अन्यतरनिर्णयाभावादेव च सन्दिग्धत्वम् । अपरं स्वयमुहनीयम्, विस्तरभयात्तु नोव्यते । कवित्तु अनैकान्ताः

<sup>(</sup>A) 'न्यायावयवदृष्टान्तवचनमुदाहरण'मिति तत्त्वचिन्तामणिः ।

<sup>(</sup>B) अन्न त्व-प्रत्ययार्थश्चिन्तनीयः । तत्त्वचिन्तामणौ ''अनुमितिकारणतृतीयिङ्कपरामर्शन जनकावयवत्वमि''त्युपनयसामान्यञ्क्षणमभिद्दितम् ।

<sup>(0)</sup> साध्याभावन्यासस्येव विरुद्धत्वस्वीकारे विरुद्धलक्षणे पक्षपदनिवेशप्रयोजनं चिन्तनीयम् ।

<sup>1, &#</sup>x27;-वान् वयाणामव्युभय-' ख।

### उपजीव्यत्रमाणनिश्चितसाध्यविषरीतत्वं कालात्ययापदिष्टत्वम् ॥ १३५ ॥

अनिष्टव्यापकप्रसञ्जनं तर्कः ॥ १३६ ॥ तुल्यत्वेनाभावयोः प्रत्यभाववचनं प्रसञ्जनम् ॥ १३७ ॥

नध्यवसितयोः पृथग् छत्तणं 'दृश्यते, तदा सन्दिग्ध'शब्देन सत्प्रतिपत्त एव प्राह्यः । पूर्वपाठ एव तु सार्वत्रिकधेकान्तरसम्मतश्चेति ॥ १३४ ॥

बाधं छत्तयति—उपजीव्येति । उपजीव्येनाधिकबळेन प्रमाणेन निश्चितः साध्य-विपरीतः साध्याभावो यस्य तस्य भावस्तत्वम् , तत् काछात्ययापदिष्टमित्यर्थः । साध्य-"वैपरीत्यं सन्दिग्धे पर्वतेऽप्यस्तीति सद्गुमानेऽतिव्याप्तिवारणाय निश्चितेति । इ.छजात्यादिना निश्चितसाध्यविपर्यये सद्गुमानेऽतिव्याप्तिवारणाय प्रमाणेति । सत्त्रतिपत्ते अतिव्याप्तिवारणाय उपजीव्येति(A) ॥ १३४ ॥

तर्कं छत्त्रयति—अनिष्टेति । अनिष्टं यद् व्यापकं धृमाभावादिरूपं तस्य प्रसञ्जनं तर्क इत्यर्थः । त्वं चौरस्त्वमिष चौर इत्यादिमतानुज्ञायामितव्याप्तिवारणाय व्यापकेति । महाह्नद्दे बह्निनोस्ति धूमोऽपि नास्तीत्यादिप्रसञ्जनेऽतिक्याप्तिवारणाय अनिष्टेति ॥ १३६ ॥

प्रसञ्जनं छत्त्रयति नुल्यत्वेनेति। नुल्यत्वं समानदेशकालावस्थायित्वम्, अभावयोर्न्याप्तिमस्विमिति यावत्, यत्त यदा विह्नर्नास्ति तत्र तदा ध्मोऽपि नास्तीति प्रतीतेः। पवं चाभावयोर्मध्ये नुल्यत्वेन हेतुना यत् प्रत्यभाववचनं तत् प्रसञ्जनमित्यर्थः। प्रत्यभाववचनं प्रसञ्जनमित्युक्ते यदि सुखं तिह दुःखं नेति वचने 'ऽतिव्याप्तिरतोऽभावयोर्गिति' । प्रवमुक्ते व्यदि विह्नर्न स्यात् तिर्हे जलं न स्यादितिवचनेऽतिप्रसङ्गः, तत्तस्तुल्यत्वेनेति। व्याप्याभावारोपे व्यापकाभावारोपः प्रसञ्जनमिति रहस्यम्। अभावयोः प्रत्यभाववचनमित्येतद् बाहुल्याभिप्रायेण। वस्तुतस्तु यदि पीतं जलं पर-(अ)मन्तरधक्ष्यत् तिहं व्तद्विशिष्टं मामिप दहेदित्यादौ भावयोरिप प्रसञ्जनस्य दृष्टत्वादिति(ः)॥ १३७॥

<sup>(</sup>A) सत्प्रतिपक्षे तु द्वयोः समबळ्त्विमिति न दोष इति भावः ।

<sup>(</sup>B) यदि जलं पीतं सत् अन्तः अभ्यन्तरावच्छेदेन परम् अन्यं जनम् अधक्ष्यत् तदा ततो जनाद्विशिष्टं मामपि दहेदित्यर्थः ।

<sup>()</sup> दृष्टत्वादिति । अत्र पञ्चम्या कथित्रति सङ्गतिः कार्यो मूलेऽभावपदं भावाभाव-साधारणपरमिति भावः।

इट ख-पुस्तक नास्ति। 2. '-खलशब्देन' ख। 3. '-विपरीतल' ख। 4. '-ऽतिव्याप्ति-वारणाय भावाभावयोरिति' क। ५. 'यदानिप्तने' ख। 6. 'तदश्रीष्टम' क।

निद्रादुष्टान्तःकरणजं ज्ञानं स्त्रप्तः । योगजधर्माननुग्रहोतस्य मनसो निरिन्द्रियप्रदेशावस्थानं निद्रा ॥ १३८ ॥

वस्तुस्वरूपमात्रग्रहणं निर्विकल्पकम् । विशिष्टस्य ग्रहणं सिवकल्पकम् । अताताविच्छन्नवस्तुग्रहणं प्रत्यभिज्ञानम् । दुःख-साधनज्ञानं हानम् । सुखसाधनज्ञानमुपादानम् । उभया-साधनत्वज्ञानमुपेद्या ॥ १३६ ॥

उत्कटेंककोटिकः संशय ऊहः। अनालिङ्गितोभयकोट्य-नवधारणज्ञानमनध्यवसायः॥ १४०॥

स्वमं छत्तयति—निद्रेति। निद्रादेषेण दुष्टं यदन्तःकरणं मनः तज्जन्यं ज्ञानं स्वम इत्यर्थः। जागरे घटादिज्ञानव्युदासाय अन्तःकरणेति। 'जागरे सुखादिज्ञानव्युदासाय निद्रेति। केयं निद्रा नामैत्यत आह—योगजेति। योगाभ्यासेन जनितो धर्मो योगजः तेनाननुगृहीतस्यासहकृतस्य मनसो निरिन्द्रियप्रदेशे बाह्ये 'निद्रयसम्बन्धरहिते स्थळे वर्त्तनं निद्रेत्यर्थः। समाधा-वित्यातिवारणाय योगजधर्माननुगृहीतस्येति॥ १३ = ॥

प्रहणं निर्विकल्पकमित्युक्ते भ्रमेऽतिन्याप्तिवारणाय वस्तुपदम् । एवं च सविक°ल्पके, अतो मात्रेति । इन्द्रियादौ प्रसङ्गवारणाय प्रहणमिति । निर्विकल्पकेऽतिन्याप्तिवारणाय विशिष्टपदम् । वस्तुप्रहणं प्रत्यभिन्नेत्युक्ते अभिन्नायामितन्याप्तिरतोऽतीतेत्यादि । उत्तरं छत्तणत्रयं सुगमम् ॥ १३६ ॥

ऊह्रनम् ऊह् इति न्युत्पस्यैव ⁴तल्लक्षणं स्पष्टमिति मत्वा अनध्यवसायं लक्षयिति—अनालिङ्गितेति । अनालिङ्गिते अस्पष्टे उभयकोटी यस्यानवधारणज्ञानस्य सोऽनध्यवसाय इत्यर्थः(△) । अनवधारणं ज्ञानं स्थाणुपुरुषसन्देहे अतिन्यापकमतोऽनालिङ्गितेत्यादि ॥ १४० ॥

<sup>(</sup>  $\Delta$  ) अतः परं क-पुस्तके 'न तु कोटिद्वयसम्बन्ध एव नास्तीति । तथा सित संशयान्तर्भावानुपपत्तेः' इत्यंशोऽसार्वित्रिकतया उल्लिखितः ।

 <sup>&#</sup>x27;जागत्मुखादि-' ख। 2. '-न्द्रियरिहते' ख। 3. '-न्यकप्रमायामितव्याप्तिरतो' ख। 4. 'जाइलचर्या' ख।

प्रयत्नोत्पाद्यसाधनाधोनं सुखं सांसारिकम्। इच्छामात्रा-धीनसाधनसाध्यं सुखं स्वर्गः॥ १८१॥

सांसिद्धिकत्वं तेजःसंयोगानुत्पाद्यत्वम् । तेजःसंयोगोत्-पाद्यत्वं नैमित्तिकत्वम् ॥ १४२ ॥

कर्मजः संस्कारो वेगः। ज्ञानजः संस्कारो भावना। स्थित्यापादको गुणः संस्कारः स्थितिस्थापकः॥ १४३॥

अव्यापकत्वं स्वाभावसादेश्यम् । तद्भावो व्यापकत्वम् । विहितत्वं धर्मोत्पादकत्वम् । निषिद्धत्वमधर्मोत्पादकत्वम् । उभयविपरीतत्वमुदासीनत्वम् ॥ १४४ ॥

सुखभेदौ छत्तयति—प्रयत्नोत्पायेति। प्रयत्नोत्पाद्यं साधनं स्नक्त्वन्द्नाद्दि तद्धीनं तज्जन्यमित्यर्थः। सुखं सांसारिकमित्युक्ते पराभिमते नित्यसुखेऽतिक्याप्तिः, अतः साधनेति। एवमुक्ते स्वर्गे, अतः प्रयत्नेति। इच्छामात्राधीनं च तत्साधनं चेति विष्रहः। साधनसाध्यत्वम् इच्छाधीनसाधनसाध्यत्वं वा सांसारिकेऽप्यस्तीति तद्वारणाय मात्रेति(त)॥१४१॥

द्रवत्वभेदं छत्तयति—सांसिद्धिकत्विमिति । सुगमं छत्तणद्वयम् । द्रवत्विमत्यु-भयत्रापि सम्बन्धनीयम्, अतो गगनालोकयोर्न प्रसङ्गः ॥ १४२ ॥

वेगभावनालक्षणे सुगमे । स्थित्यापादको गुण इत्येकम्, स्थित्यापादकः संस्कार इत्यपरम् इति विभज्य 'स्थितिस्थापकस्य लक्षणद्वयं द्रष्टव्यम् । द्रव्येऽतिस्थापिन वारणाय गुणपदम् । ऋजुत्वापादकः 'संस्कारः स्थितिस्थापक इति कवित् पाठः, स तु वेष्टनजनके अध्यापक इत्युपेक्षणीयः । तस्मात् स्थित्यापादको गुणः संस्कारः स्थितिस्थापक इत्येव लक्षणं विभागेन द्रष्टव्यम् । इच्छाद्यवान्तरभेदानामनुक्तानि लक्षणानि स्वरूपिनरुक्तयैव द्रष्टव्यानि ॥ १४३ ॥

गुणानामुक्तमञ्यापकत्वादि छत्तयति—अव्यापकत्वमित्यादिना । समानो देशो यस्य तस्य भावः सादेश्यम् एकनिष्ठत्वमिति यावत् । सादेश्यं रूपरसादौ वर्त्तते इत्यः

यन्न दुःखेन सम्भिन्नं न च ग्रस्तमनन्तरम् । अभिलाषोपनीतं च तत् छखं स्वःपदास्पदम् ॥ इति ।

<sup>(</sup>A) तथा च प्राञ्चः—

 <sup>&#</sup>x27;स्थितस्था-' खा। 2. क-पुस्तके द्रदं नास्ति।

निर्वाधकं सामान्यं जातिः। सवाधकं सामान्यमुपाधिः ॥ १४५ ॥

आरोपितनोलरूपोऽभावोऽन्धकारः ॥ १४६ ॥ ज्ञानसम्बन्धो ज्ञानविषयत्वम् । तत्त्वज्ञानेन नियमेनाव-च्छेचत्वं प्रमेयत्वम् ॥ १४७ ॥

भावेति । एवं परत्वाभावसादेश्यं घरत्वस्य वर्त्तत एवेति अत उक्तम् स्वेति । एकस्मिन्नेव तरौ अङ्गुलीसंयोगतदभावौ वर्त्तेते इति संयोगोऽन्यापकः । एवं विभाग-सुख-'दुःखेच्छा-शब्दादिषु'\* द्रष्टव्यम् । व्यापकलक्तणं सुगमम् । विहिता°दिलक्तण-व्ययं सुगममैव ॥ १४४ ॥

जात्युपाध्योर्लज्ञणमाह—निर्वाधकिमिति । बाधकं "तु— ब्यक्तेरभेदस्तुट्यत्वं संकरोऽथानवस्थितिः । रूपहानिरसम्बन्धो जातिबाधकसंग्रहः॥

शित किरणावळीळीळावतीकारोक्तम् । व्यक्तेरभेद् 'आकाशत्वादौ । तुल्यत्वं हस्तत्व-करत्वादौ । सङ्करो भूतत्वमूर्त्तत्वादौ । तथा हि भूतत्वं मूर्तत्वं "परिहाय आकाशे वर्त्तते, मूर्त्तत्वं भूतत्वं परिहाय मनसि वर्त्तते, तदुभयं पृथिव्यादिवतुष्टये वर्त्तते शित परस्परात्यन्ताभावसमानाधिकरणयोर्धर्मयोः सामानाधिकरण्यळत्तणं साङ्कर्यं भूतत्व-मूर्त्तत्वयोः "सम्भवति । तदुक्तम्—

अन्योन्यपरिहारेण भिन्नव्यक्तिनिवेशिनोः।

सामान्ययोः समावेशो जातिसङ्कर उच्यते॥ इति

'अत षतदुभयमुपाधिरूपं सामान्यम् । अनवस्थितिः जातौ जात्यङ्गीकारे । रूपहानिः विशेषादौ । असम्बन्धः समवायादौ, समवाये समवायानङ्गीकारात् । एवंविधजाति-बाधकाभावे यत् सामान्यं सा जातिः, बाधके तु औपाधिकं सामान्यमित्यर्थः ॥ १४४ ॥

अन्धकारं छत्तयति—आरोपितेति । वटाभावेऽतिब्याप्तिवारणाय नीछरूप इति । दवं सत्यसम्भवः, तत आरोपितेति । °आरोपितनीछरूपोऽन्धकार इत्युक्ते आरोपित-नीछरूपे स्फटिकादावतिब्याप्तिः, ततोऽभाव इति ॥ १४६ ॥

ज्ञानसम्बन्धं लक्तयति—ज्ञानेति । ज्ञाततालक्तणो ज्ञानसम्बन्धः । तस्य लक्तणं

 <sup>&#</sup>x27;-दु:खादिषु'ख।
 '-दिवय'ख।
 दं क-पुक्त नािक्त।
 'क क-पुक्त के 'मनित' ख।
 'विकाय' ख।
 'क क-पुक्त के 'मनित' ख।

गुणादिषु च संख्याव्यवहारः संख्याप्रत्यासत्तिनिबन्धनः । अत एव संख्याप्रत्यासत्तिनिबन्धनत्वम् ॥ १४८ ॥

कार्योत्पादकत्वं कारणत्वम् । स्वसमवेतकार्योत्पादकत्वं समवायिकारणत्वम् । समवायिकारणप्रत्यासन्नमवधृतसामर्थ्यम् असमवायिकारणत्वम् । उभयविपरीतत्वं निमित्तकारणत्वम् ॥१४६ ॥

ज्ञानविषयत्वमित्यर्थः । 'ज्ञानविषयत्वप्रसङ्गेन प्रमाविषयत्वं छत्तयति—तत्त्वज्ञानेनेति । अवच्छेद्कत्वं व्यावर्त्तकत्वं विशेषणत्वं विषयत्वमिति यावत् । श्रुक्तिरजतसंसमें भ्रमविषये अतिव्याप्तिवारणाय तत्त्वज्ञानेनेति । तथाऽपि न व्यावृक्तिः, तस्यापि धर्म्यंशे 'तत्त्वज्ञानेनावच्छेद्यत्वात् , अतो नियमैनेति । नियमैन साकस्येनेत्यर्थः ॥ १४७ ॥

यदुक्तम्—'यथा संख्याया एव गुणे इति, अनेन संख्याया गुणेऽन्तर्भावे गुणादौ कथं तद्वचवहार' इत्यत आह—गुणादिष्विति । "संख्यया सह" गुणादीनां प्रत्यासित्तरे कार्थसमवायलक्तणा, तन्निबन्धनस्तत्कारणक इत्यर्थः । फलितमाह— अत एवेति, व्यवहारस्येति शेषः । अत एव औपचारिकत्वादेवेत्यर्थः ॥ १४८॥

कारणं छत्तयित—कार्येति । उत्पत्तः सापेत्तत्वात् कार्यपद्म् । कार्योत्पाद्कं समवायिकारणमित्युके निमित्तादृष्टाद्गे, अतः स्वसमवेतेति । अवधृतं निश्चितं सामर्थ्यं यस्य तत् तथा । प्वंविधं च तत् समवायिकारणप्रत्यासम्नं चेति विष्रहः(०) । अवधृते त्युक्ते समवायिकारणे दित्रसङ्गः, अतः समवायिकारणप्रत्यासम्नमिति । प्रतावन्मात्रोक्तो पटं प्रति तन्तुक्त्पादेरपि असमवायिकारणत्वप्रसङ्गः, अतोऽवधृतेति । समवायिकारणप्रत्यासम्नत्वं द्विधा 'सम्भवति, कार्यकारणैकार्थसमवायात् । तत्र कार्यकार्थसमवाया यथा तन्तुसंयोगस्य पट्तेकार्थसमवायः । कारणैकार्थसमवायो

<sup>(</sup>A) एतेन 'अवधृतसामर्थ्यसमवाविकारणप्रत्यासन्नमसमवाविकारणद्रव'मिति पाठः टीकाकारसम्मत इति प्रतीवते । तत्रापि प्रत्यासन्नमित्यत्र भावप्रधाननिर्देशो बोध्यः । अस्माभिस्तु मुद्रिताकार एव गृहीतः ।

तन-पुस्तक 'ज्ञान'परं नासि। 2. 'तस्त्रज्ञानविद्यलात्' ख। 3. 'संख्यायां' क। 4. 'न्कार्यें सम-' क। 5. '-तित्याद्यक्तौ' ख। 6. इंदं ख-पुस्तके नासि। 7. इदं ख-पुस्तके नासि।

इयत्ताविच्छन्नपरिमाणयोगित्वं मूर्त्तत्वम् । तदभावोऽमूर्त्तत्वम् ॥ १५०॥

कार्यायोगव्यवच्छिन्ना सामग्री ॥ १५१ ॥ संज्ञामालेण पदार्थानामभिधानमुद्देशः ॥ १५२ ॥

रूप-रस-गन्ध-स्पर्श-संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्वापरत्व-गुरुत्व-द्रवत्व-संस्कारा पृथिवीसमवेताः।

रूप-रस-स्पर्श-संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्वापरत्व-गुरुत्व-द्रवत्व-स्नेह-संस्कारा अपुसु समवेताः।

रूप-स्पर्श-संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्वा-परत्व-द्रवत्व-संस्कारास्तेजःसमवेताः ।

स्पर्श-संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्वापरत्व-संस्कारा वायुसमवेताः।

यथा तन्तुरूपस्य पटरूपसमवायिकारणेन पटेन तन्तुसमवायः। निमित्तकारणलक्तणं स्पष्टम् ॥ १४६ ॥

मूर्त्तत्वं लक्तयति—इयत्तेति । इयत्ता परिच्छेदः अविभुत्वमिति यावत्, तेन अवच्छिन्नं 'यत् परिमाणम् , तेन 'थोगी इत्यर्थः। 'आकाशादावतिव्याप्तिवारणाय इयत्तावच्छिन्नेति । अमूर्त्तलक्षणं स्पष्टम् ॥१५०॥

कारणप्रसङ्गात् सामग्रीं लज्ञयति—कार्येति । 'कार्यस्यायोगो व्यभिचारः'\*, तेन व्यवच्छिम्ना सामग्रीत्यर्थः ॥ १५१ ॥

सर्वछन्नणमूळभूतमुद्देशं छन्नयति—संग्रेति । छन्नणेऽतिन्याप्तिवारणाय संज्ञा-मान्नेणेति ॥ १५२ ॥

पवमुद्देशलक्तणे अभिधाय "पदार्थानां कि चित् साधम्यै वैधम्यै च दर्शयन् गुणादीनां द्रव्येषु सन्निवेशमाह—रूपेत्यादिना । पृथिव्युद्कात्मनां चतुर्दश °गुणाः । तेजस

<sup>ा.</sup> इदं क-पुसकी नास्ति। 2. 'बद् योग' क। 3. 'आकार्ग्यतेन' ख। 4. 'कार्यस्यायोग-व्यवच्छदिरेऽत्यभिचारः, तदती' क। 5. इदं ख-पुसकी नास्ति। 6. '-गुयावच्चन्' ख।

संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-शब्दा आकाश-समवेताः ।

संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभागाः कालदिक्समवेताः । संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-बुद्धि-सुख-दुःखेच्छा-द्वेष-प्रयत्त-धर्माधर्म-भावना आत्मसमवेताः ।

संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्वापरत्व-संस्कारा मनःसमवेताः ॥ १५३ ॥

कर्म मूर्त्तद्रव्यसमवेतमित्यमेव। सामान्यं द्रव्य-गुण-कर्मसमवेतम्। विशेषास्तु नित्यद्रव्यसमवेताः। समवाया-भावावसमवेतावेव। द्रव्यं तु कार्यरूपं स्वावयवसमवेतम्। अकार्यं द्रव्यमसमवेतमेव॥ १५४॥

विनाशस्तु द्रव्यस्य समवाय्यसमवायिकारणनाशाभ्याम्।

पकादश गुणाः। वायोर्नव गुणाः। (A)ईश्वरमनसोरष्ट गुणाः। गगने षड् गुणाः। दिककालयोः पञ्च गुणा इति। इदमैव च तद्धतां साधर्म्यम् , अन्यापेन्नया च वैधर्म्यम् ॥ १४३ ॥

कर्माश्रयमाह—कर्मेति। मूर्त्तद्रव्याणामैतत् साधम्यम्, इतरापेत्तया व वैधम्यमित्यर्थः। इतरेषां च तदभाववन्वं निष्कियत्वं 'च साधम्यं स्वितं भवति। द्रव्यादीनां 'क्षयाणां साधम्यमाह—सामान्यमिति। इतरेषां निःसामान्यं साधम्यमुक्तं
भवति। विशेषाणां साधम्यं वैधम्यं चाह—विशेषा इति। समवायाभावयोः
'साधम्यमाह—समवायेति। कार्यद्रव्यसाधम्यमाह—द्भव्यं त्विति। अकार्यद्रव्यसाधम्यमाह—अकार्यमिति। प्रन्थः स्पष्टः॥ १५४॥

एवं किंचित् साधम्यं वैधम्यं चामिधाय द्रव्यादीनां विनाशं निरूपयति—विनाश-

<sup>(</sup>A) यद्यपीह ईश्वरे गुणाः प्रविभज्य मूलकृता न दिशितास्तथाऽपि छल-दुःल-द्वेष-धर्मा-धर्म-भावनाख्यान् षड् गुणानपहाय अन्येषामात्मसमवेतगुणानामीश्वरत्नृत्तित्वं बोध्यम् ।

इंदं ख-पुस्तके नासि । 2, '-चयाणामिव सा-' ख 3. 'वैधर्म्य-' ख ।

गुणस्य तु समवाय्वसमवायिनिमित्तकारणनाश-विरोधिगुणभ्यो नाशः। कर्मणः समवाय्यसमवायिनिमित्तकारणनाशोत्तर-संयोगाभ्यां विनाशः, प्रागभावस्य प्रतियोग्युत्पादनसामग्रीतः ; अन्योन्याभावस्य प्रतियोगिनाशकारणात् ॥ १५५॥

उत्पत्तिस्तु द्रव्यगुणकर्मणां समवाय्यसमवायिनिमित्त-कारणेभ्यः। तल समवायिकारणं लयाणां द्रव्यमेव। असम-वायिकारणं द्रव्यकर्मणोः संयोग एव। गुणस्य त्वसमवायि-

स्त्वित । समवायिनाशाद् द्रव्यनाशो यथा—तन्तुनाशात् पटनाशः । असमवायि-कारणनाशाद् द्रव्यनाशो यथा—परमाणुसंयोगनाशाद् द्वचणुकनाशः । गुणस्य विनाशं निरूपयति—गुणस्येति । द्वन्द्वान्ते श्रूयमाणस्य कारणपदस्य प्रत्येकमभिसम्बन्धः । समवाय्यसमवायिनिमित्तकारणनाशश्च विरोधिगुणाश्चेति द्वन्द्वः । घटादिगतरूपादीनां समवायिघटादिनाशात् नाशः । आद्यसंयोगविभागयोरसमवायिकारणयोनीशात् 'संयोगजसंयोग'\*विभागजविभागयो\*\*नीशः । अपेत्ताबुद्धिनिमित्तकारणनाशात् परत्वापरत्व-विद्व-पृथक्त्वादीनां नाशः । उत्तरशब्देन विरोधिना पूर्वशब्दस्य उत्तर-क्वानेन पूर्वज्ञानस्य दुःखादिना सुखादेनीशश्च विरोधिगुणनाशः ।

कर्मणो नाशमाह—कर्मण इति । समवायिकारणनाशाद् यथा—विनश्यद्-वस्थद्रव्यगतकर्मनाशः । असमवायिनाशाद् यथा—शरवेगनाशात् तद्गतकर्मणो नाशः । उत्तरसंयोगाद् यथा—शरादेरभिद्यातात् तद्गतकर्मनाशः । सामान्य-विशेषसमवायानां नित्यत्वात् नाशो नास्तीति अभावस्य विनाशमाह—प्रागभाव-स्येति । \*अन्योन्याभावश्च केषांचिन्मते नित्यः । "यद्यपि घटे \* नष्टे ऽपि तद्न्योन्या-भावो विनश्यति, "तदा विनष्टघटस्य \* पटतादात्म्यापत्तेः, अन्योन्याभावस्य तादात्म्या-भावक्षपत्वात् तथापि "प्रतियोगिनाशे सो ऽपि नश्यतीत्यभ्यु \*पैत्योक्तम् ॥ १५५॥

उत्पत्तिं निरूपयति उत्पत्तिस्त्वित्यादिना। गुणस्येत्यन्तं स्पष्टम्।

 <sup>&#</sup>x27;तत् संयोग'क।
 '-विभागयो' ख।
 '-दिष्टयक्लादीनां' ख।
 द्वा पुर्व ख-पुक्षके 'यद्यपि' इति पठितम्।
 'म हि पटि' ख।
 'वद्यित्यां स्वात्तदा विनष्टे पटि' ख।
 'तत्प्रतियोगिनाग्रे' ख।
 'पगन्तव्यम्'क।

कारणं कचित् समानजातीयं कचिदसमानजातीयं गुणान्तरम्, कचित् कर्म । निमित्तकारणं सर्वेषामेव ईश्वरेच्छाऽदृष्टादीनि॥ १५६॥

अन्योन्याभावप्रध्वंसाभावयोस्तु निमित्तादेव केवला-दुत्पत्तिः॥ १५७॥

गुणस्य त्विति । समानजातीयं तन्त्वादिरूपं पटादिरूपस्यासमवायिकारणम् । असमानजातीयं द्वचणुकपरिमाणं प्रति परमाणुद्धित्वम् , सुखादिकं प्रति आत्ममनःसंयोगः, संयोगविभागवेगानां च कर्म असमवायिकारणम् । साधारणं निमित्तकारणमाह—निमित्तेति । आदिशब्दैन देश'कालादि ॥ १४६ ॥

अभावस्योत्पत्तिमाह—अन्योन्याभावेति । अभावस्य कापि समवायाभावात् न समवायिकारणम् , तद्भावादेव ैच तत्प्रत्यासन्नत्वछन्नणमसमवायिकारणमपि नेति केवछान्निमित्तादेवोत्पत्तिरित्यर्थः । अत्यन्ताभावप्रागभावयोनीत्पत्तिः । यद्यपि अन्योन्याभावस्य नोत्पत्तिः, न हि घटरूपप्रतियोग्यज्ञत्पत्तौ अन्योन्याभावो नास्ति, तथा सित अजुत्पन्नो घटः पटो न भनवतीति प्रत्ययो न स्यात् , तथाऽपि उत्पन्ने घटे अयम् भव्यं न भवतीति स्पष्टं ज्ञायते तद्युसारेण उत्पत्तिरुक्ता ।

नन्यभावो नाम कश्चित् पदार्थो नास्ति, येन तस्योत्पत्ति विनाशिववारः कर्त्तव्यो भवेत्। तथा हि॰ प्रभाकरः—भावान्तरमेव भावान्तरापेत्तया अभाव इति व्यवहियते, परं तु न व्यवहारिवषयः पदार्थान्तरमस्ति मानाभावात्। नास्तीति प्रत्ययो वा नास्तीति व्यवहारान्यथानुपपत्तिवां तत्र मानमिति चेत् न, प्रत्यत्तस्यार्थापत्तेश्च भूतळादिभावाळम्बनतया अन्यथासिद्धत्वात्। ननु नास्तीति प्रत्ययन्यपदेशयो भूतळाळम्बनत्वे घटवत्यपि भूतळे अभावप्रतीतिव्यवहारौ स्यातामिति चेत् मैचम्, केवळभृतळस्याभावव्यवहारहेतुत्वात्, घटवद् भूतळादन्यद् "भूतळं च केवळम्" । तत्रान्योन्याभावव्यवहारो घटपटादि स्वरूपमवळम्बते, संसर्गाभावव्यवहारस्तु कपाळभृतळादिना भवति। कपाळे प्रागभावप्रचं साभावयोर्व्यवहारो

 <sup>&#</sup>x27;-कालाह शदि' ख।
 इंट क-पुसर्क नास्ति।
 'स्वादिति' क।
 '-पटो' ख।
 '-नाग्रे विचार' क।
 '-इपि' ख।
 'मृतल्वं च केवलत्वम्' ख।
 '-सक्दिपेश' क।

<sup>9. &#</sup>x27;-सयोर्व्यव-'ख।

भूतळेऽत्यन्ताभावव्यवहारः। अतो नातिरिक्ताभावे मानं किंचित् पश्याम इति। यथाहुः—

भावान्तरमभावो हि कयाचित्तु व्यपेत्तया (A)। भावान्तराद्भावोऽन्यो न कश्चिद्निरूपणात्॥ (B) 'इति।

अत्रोच्यते-अभावस्तावद्तिरिक्तोऽभ्यु पेयः, अन्यथा तत्प्रतीतिव्यवहारयो-रनालम्बनत्वापत्तिः। तथा हि—न्यवहारो हि न्यवहर्त्तन्यपदार्थज्ञानसाध्यः, "न च घटादिस्वरूपं भूतलं वा व्यवहर्त्तव्यम्, किं त्वभावः क तज्ज्ञानं च तेन विना न भवति । अतोऽभावो ज्ञानविषयोऽतिरिक्तोऽस्तीति प्रत्यक्तादेर्नान्यथासिद्धिः। किं च भूतळादे-रभावत्वे 'सत्प्रतियोगित्वा'\*पत्तिः, अभावस्य घटाभावः पटाभाव इति प्रतियोगि-सापेज्ञत्वात्। अपि च स्वरूपस्यान्योन्याभावत्वे दूरात् तरुसमूहे नयनातिथीकृते षकानेकजिज्ञासा न स्यात् स्वरूपप्रहणेनैव अन्योन्याभावरूपभेद्ग्रहात् ; रज्जावयं सर्प इति भ्रमो न स्यात्, स्वरूपप्रहणेनैव "विशेषस्य ज्ञातत्वात्" अविवेकाभावात् । नास्त्येव विभ्रमः. मम मते सर्वज्ञानानां यथार्थत्वादिति चेत्-नः रज्जुरियं सर्पोऽज्ञायि मयेति सकछ°छोकानुभववाधप्रसङ्गात् , छौकिकपरीचकसिद्धभ्रमानङ्गीकारे गुरोरपि लघुत्वापत्तेः। अपि च केवलं भूतलमभाव इत्यत्र किमिदं कैवल्यं नाम ? भूतलमात्रं चेत्—न<sup>7</sup>, घटवत्यपि °भूतले अभावव्यवहार°\*प्रसङ्गात् । °अथ अभावाधार '°भूतलं चेत्-अभावस्वीकारापत्तिः। घटबद्भतलभिन्नं भृतलं केवलमिति चेत्-तर्हि अभावोऽपि स्वीकृत एव. अभावाधारत्वज्ञानमन्तरेण घटवद्भतलभिन्नत्वज्ञाना-सम्भवात् । तस्माद् व्यवहारान्यथानुपपत्या प्रत्यत्तेण चातिरिक्तोऽभावोऽभ्यप-गन्तव्यः, अतस्तस्योतपत्यादिविचारः सफल एव ।

(A) भावान्तरमभावो हि पुरस्तात् प्रतिपादितः ।
तत्राश्वादिनिवृत्त्यात्मा भावः क इति कथ्यताम् ॥
(श्वोकवार्त्तिके अपोह्ववदे द्वितीयः श्वोकः)
'कयाचित्तु व्यपेक्षये'तिपादपूरितस्य श्वोकस्य त्वाकरस्थानं नोपल्रव्यम् ।

( B ) तन्निरालम्बनं ज्ञानमभावालम्बनं च तत् । भावान्तरमभावोऽन्यो न कश्चिदनिरूपणात् ॥ इति सम्पूर्णः श्लोकः । (श्लोकवार्त्तिके, निरालम्बनवादे, श्लो ११८)

<sup>ा.</sup> इदं ख-पुस्तने नासि। 2. '-पेयते' क। 3. इदं ख-पुस्तने नासि। 4. 'सित प्रति-यीगिकत्वा-' ख। 5. 'विशेषदर्शनस्य जातवात्' ख। 6. '-वायनुभव-' ख। 7. इदं ख-पुस्तने नासि। 8. इदं ख-पुस्तने नासि। 9. इदं ख-पुस्तने नासि। 10. '-धारं' क।

## अपरं तु सकलं शास्त्रं सुबोधिमति। वैशिष्टचमन्य-व्यावृत्तिः॥१५८॥

ननु भवत्वधिकोऽभावः, तथाऽपि तद्याहकं प्रमाणं किमिति चेत्—क्षचित् प्रत्यत्तम्, यथा—इह भूतले घटो नास्तीति ; क्षचिद्नुमानम् , यथा—बह्रचभावेन धूमाभावज्ञानम् ।

ननु भूतले घटाभावप्रहो न प्रत्यक्तेण, इन्द्रियाभावयोः सम्बन्धानिरूपणात . अपि त योग्यानुपलब्ध्या स गृहाते ; इन्द्रियं 'च आधारमात्रप्रहोपत्तीणम् । ननु तर्हि अन्ध-स्यापि त्विगिन्द्रियेण "आधारे शुक्के वस्तुनि गृहीते नीलक्षपप्रतियोगिस्मरणेन नीला"भाव-ग्रहत्रसङ्गः<sup>3</sup>\*, मम मते त्वन्थस्य प्रतियोगिनीलरूपग्राहकचत्तुषोऽभावात् नायं प्रसङ्ग इति चेत्—न, ममापि हि तत्र प्रतियोगिग्राहकेन्द्रियेण आधारप्रहणाभावात् नातिप्रसङ्ग इति चेत्—उच्यते, इह भृतले घटो नास्तीति ज्ञानम् इन्द्रियजन्यम्, अपरोत्तत्वात् रूप-ज्ञानवदित्यनुमानादभावस्येन्द्रियप्राह्यत्वम् । न चापरोत्तत्वमसिद्धम् इन्द्रियान्वयन्यति-रेकानुविधानेन तत्साधनात् , अतोऽभावस्येन्द्रियप्राह्यत्वसिद्धिः । न चेन्द्रियाभाव-सम्बन्धाभावाद् बाधः, इन्द्रिय सम्बद्धभृतलविशेषणविशेष्यभावस्यैव इन्द्रिया भावयोः सम्बन्धत्वात्। तथा <sup>७</sup>च अभावज्ञानम् इन्द्रियजन्यम् अज्ञातकरणजन्यत्वात् रूपादि-ज्ञानवत् । न चासिद्धिः, अनवस्थाभिया अनुपरुब्धेरपि अज्ञाताया एव करणत्वाङ्गी-कारात , अभावस्थानैन्द्रियकत्वे वायौ रूपाभावो न "गृह्येत, अनुपल्रन्धिसहकारि-प्रतियोगिप्राहकेण चत्तुषा वायोराधारस्याप्रहणात्। मा भृत् अप्रत्यक्तो रूपाभावः, तत्नानुमीयत इति चेत्—न, लिङ्गाभावात्। रूपवत्तया अनुपलभ्यमानत्वस्य लिङ्गत्वे वायु-विशेष्यकानुमितिरेव स्यात्, न रूपाभावविशेष्यकप्रतीतिः। (४)तस्मात् कचिदिन्द्रियेण कचिचानुमानेन अभावग्रह इति सिद्धम् ॥ १५७ ॥

ननु शास्त्रस्य °त्रेधा प्रवृत्तिः—उद्देशो छत्तणं परीता चेति । ततः शास्त्रेकदेश-

<sup>(</sup>A) इतः पूर्वं दृश्यमानः 'तामन्तरेण वायो स्पाभाव इति तद्विशेष्यक्बुद्धयनुत्पत्तेः' इत्यंशः 'तस्मा'दित्यस्येव व्याख्यानस्पा टिप्पनीति बुद्धा परित्यकः। तामिति अनुपर्किध-मित्यर्थः।

इटं ख-पुत्तकी नास्ति । 2. 'त्राधारग्रकी' ता । 3. '-भावप्रसङ्गः' खा । 4. '-सम्बन्धभृतले वि-' खा
 '-भावसम्बन्ध-' का । 6. इटं खं-पुत्तकी नास्ति । 7. 'ग्रह्मती' का । 8. 'प्रत्यचं' खा

<sup>9. &#</sup>x27;बि।' खे।

# समानाधिकरणं व्यावर्तकं विशेषणम् ॥ १५६ ॥ एकविभक्तयन्तपदवाच्यत्वं समानाधिकरणत्वम् । व्यधि-करणं सद् व्यावर्तकमुपळच्चणम् । भिन्नविभक्तयन्तपदवाच्यत्वं वैयधिकरण्यम् ॥ १६० ॥

सम्बद्धे प्रकरणे उद्देशलक्तणवत् परीक्ता कर्त्तन्येत्यत आह—अपरमिति। एतत् पिठत्वा 'अपरं खुबोधिमत्यर्थः। यद्वा अपरेऽप्यवान्तरभेदा विशेषणविशेष्यादयो'क लक्तणीया इत्यत आह—अपरिमिति। खुबोधत्वमैवाह—वैशिष्ट्यमिति। यद्वा परीक्ता-दिकं भवतु खुबोधम्, लक्तणं तु विशेष्यादेरन्तर्भावितस्य कुतो नोक्तमित्यत आह—वैशिष्ट्यमिति। नीलमुत्पलमित्यत्र नीलेनानील्य्यावृत्तिस्त्पले क्रियते, 'ततो व्यावृत्तिवैशिष्ट्यमित्यर्थः ॥ १४=॥

षैशिष्ट्यं हि विशेषणाधोनमिति तङ्कत्तयित — समानेति । 'व्यावर्त्तकम्' व्यावृत्तिबुद्धिजनकम् । इतरव्यावृत्त्या समानम् एकम् अधिकरणं यस्य तत् तथा । दण्डरूपविशेषणस्याद्ण्डिव्यावृत्त्या समम् एकस्मिन् दण्डिनि वर्तमानत्वात् 'सामानाधिकरण्यमित्यर्थः । व्यावर्तक(त्व)मात्रमुपलक्तणे जटादावप्यस्तीति ततो विशिनष्टि—समानेति ।
'समानाधिकरणमित्युक्ते क्र्रस्थरसादौ प्रसङ्गः, ततो व्यावर्तकेति । न हि रूपरसावित्युक्ते कुतिश्चित् किंचिद्वज्ञावर्तते ॥ १४६ ॥

किं तत् "सामानाधिकरण्यमित्यत आह—एकेति। एका समाना विभक्तिरन्ते ययोः पद्योः तद्वाच्यत्वं तद्गिष्ठेयत्वमित्यर्थः। एतत्तु रूढ्या अभिधीयते। अव-यवार्थस्तु "स एव ब्राह्यः। पद्वाच्यत्वं जटाभिस्तापस इत्यादौ वैयधिकरण्येऽप्यस्तीति तद्वुचदासाय एकविभक्त्यन्तेति। विशेषणप्रतियोगित्वादुपछक्तणं छक्त्यति—व्यधिकरणमिति। इतरच्यादृत्या (४)विरुद्धं 10भिन्नमधिकरणं यस्य 11तत् तथा(४) विशेषणे-ऽतिव्याप्तिवारणाय व्यधिकरणमिति। व्यधिकरणछक्तणं स्पष्टम् ॥ १६०॥

- (A) इतः पूर्वं 'विविधम्' इति असार्वत्रिकतया उपलभ्यते ।
- (B) अतः परं 'जटाकाशादीनामितरभ्यावृत्त्या सहैव वर्तमानत्वनियमाभावात्। अवच्छेदकं न्यावर्त्तकम्' इत्यंशः पुस्तकविशेषीयत्वेन उपलभ्यते।

<sup>ा. &#</sup>x27;अपरपठनं' का 'दतरं पठनं' खा 2. 'वैधिक्यविश्वेषणादयो' खा 3. 'वैधिक्यादि' खा 4. 'ततीऽत्यत्यावृत्ति' खा 5. 'समानाधिकरणं' का 6. '-लचणं जटा-' का 7. 'समानाधिकरण-मिल्लेबोक्ते' खा 8. 'समानाधिकरणमिलेबोक्ते' खा 10. क-पुस्तके 'भिन्नम्' द्रित नास्ति। 11. 'स' का

# जातिप्रत्यासत्तिरधिकरणत्वम् ॥ १६१ ॥ सकलमूर्त्तसंयोगित्वं विभुत्वम् । विद्यमानयोः सम्बन्धो

समानाधिकरणाद्यपेत्तितमधिकरणं छत्तयति—जातिरिति । जातेः प्रत्यासित्तः सम्बन्धो यस्य तत्त्वम् अधिकरणत्वमित्यर्थः । यद्वा अधिकरणत्वम् अधिकरणनिष्ठो धर्मः स च 'जातिनिबन्धन एवेत्यर्थः ।

ननु जातिप्रत्यासत्तेः सामान्यादावभावात् तस्याधिकरणत्वं न स्यात् । तथा च व्यम्भियत्वं सामान्यम् अभिधेयत्वं सामान्यमिति विशिष्ठप्रत्ययो न स्यात्, सामानाधि-करण्याभावात् । न च संयोगादिसम्बन्धभावात् प्रमेयत्वस्यानधिकरणमेव सामान्यादीति वाच्यम् अभावसमवायाद्यर्धमवश्यमङ्गीकृतस्वस्पसम्बन्धसत्त्वात्, अन्यथा भूतले वटाभाव इति 'प्रत्ययो न स्यादिति चेत्—'न, प्रमेयत्वादेरिप जातित्वात् ; (△) प्रमात्वमेव हि प्रमाविषये स्वस्पसम्बन्धेन वर्त्तं "मानमुपाधिव्यपदेशं छमते । एवम् अभिधात्वमेवाभिधेयत्वम् । पाकत्वमेव पाचकत्वम्, परम्परया 'पाकिकयासम्बन्धात् तत्कत्तेरि वर्त्तमानमुपाधिरित्युच्यते । न चैवं सामान्यादेर्जात्याधारत्वात् जाति-मत्वप्रसङ्गेऽपसिद्धान्त इति वाच्यम्, साज्ञात्सम्बन्धामोवेन जातिमत्वव्यपदेशा-भावात् । कतस्मात् परम्परया जाति सम्बन्धात् तत्प्रत्यासत्तिरधिकरणत्वं सामान्यादीनामविरुद्धमिति 'प्रमेयत्वं सामान्यमिति व्यपदेशो घटते । अथ वा जात्या सह प्रकार्थसमवायळज्ञणप्रत्यासत्तिः सामान्यादिष्वस्तीति तेषामधिकरणत्वं न ''व्याह-न्यते । यद्वा संयोगसमवायसम्बन्धाभ्यामेव आधारत्वमधिकरणत्वमतः सामान्यादौ तदौपचारिकमैविति न कश्चिद्दोषः ॥ ६० ॥

प्रत्यासत्तिप्रसङ्गेन बुद्धिस्थं विभुत्वं छत्त्यति—सकछेति। घटादावितव्याप्ति-वारणाय सकछेति। संयोगो नाम युतसिद्धिः, अतस्तां छत्तयति—विद्यमानयोरिति।

<sup>(</sup> A ) ननु तद्वति तत्प्रकारकत्वरूपं प्रमात्वमपि न सामान्यम्, तथा च प्रमेयत्वस्य जातित्वं पुनरनुपपन्नमिति चेन्न, तद्वति तत्प्रकारकज्ञानत्वमेव प्रमात्वमित्यभिप्रायादिति ध्येयम् ।

<sup>ा. &#</sup>x27;जितिसम्बन्धिन' का। 2. '-मियसा-' ख। 3. '-धेयसा-' ख। 4. 'धी:' ख। 5. 'नैवं' ख। 6. '-मानप्रमादारा परन्यर्या वर्षमानलाट्पाधिव्यपदेशं' ख। 7. 'श्रीपाधिककियां ख। 8. इ. ख-पुस्तके नास्ति। 9. '-सम्बन्धवत् प्रत्या-' ख। 10. 'प्रभियसामान्य-' ख। 11. इदं का-पुस्तके नास्ति क।

युतिसिद्धिः । अविद्यमानयोराधाराधेययोः सम्बन्धोऽयुत-सिद्धिः (▲) ॥ १६२ ॥

साधनश्रेयोऽभिधायकं शास्त्रमिति ॥ १६३ ॥

सप्तद्वीपा धरा यावद् यावत् सप्त धराधराः । तावत् सप्तपदार्थीयमस्तु वस्तुप्रकाशिनी ॥

इति श्रीशिवादित्यविरचिता सप्तपदार्थी समाप्ता॥

पृथग् विद्यमानयोः पदार्थयोः कुण्डवद्रयोरिव सम्बन्धा युतिसिद्धिरित्यर्थः । तत्प्रिति-योगित्वेनायुतिसिद्धं लक्षयित—अविद्यमानयारिति, पृथगविद्यमानयोरित्यर्थः पृथक्पदामावे असम्भव एव स्यात्, तदुक्तम् अयुतिसिद्धिरपृथक्सिद्धिरिति । आधारे-त्यादिस्वरूपकथनम् ॥ १६२ ॥

किं तत् शास्त्रम् अत आह—साधनेति । साधनस्य सुखदुःखाभावसाधनस्य श्रेयोऽभिधायकं श्रेयःसम्बन्धाभिधायकं शास्त्रमित्यर्थः । तथा हि ज्योतिष्टोमेन स्वर्ग-कामो यजेत इत्यादिना यागस्य स्वर्गादिसम्बन्धो बोध्यते, अतः साधनश्रेयोऽभिधायकं शास्त्रमित्यर्थः । तथा चोक्तम्—

> प्रवृत्तिर्वा निवृत्तिर्वा नित्येन कृतेकेन वा । पुंसां येनोपदिश्येत तच्छास्त्रमभिधीयते ॥ इति 'शास्त्रत्वं तत्साधनादिति च'\*।

अनिष्टबोधकवचनस्य शास्त्रत्वं मा भू°िद्ति साधनेत्युक्तम्। वेदवाक्यापेज्ञित-पदार्थबोधकत्वाद् वैशेषिकप्रन्थोऽपि शास्त्रं भवति । इतिशब्दः समाप्तौ ॥ १६३ ॥

प्रन्थस्य नामधेयं कुर्वन् प्रन्थमाशास्ते—सप्तेति । जम्बु-सृज्ञ-कुश-कौञ्च-शाक-शाल्मिल-पुष्करा इति सप्त द्वीपा यस्यां सा तथा, धरा पृथी यावत् वर्त्तते, यावश्च सप्त धराधराः

<sup>(</sup>A) अत्र कणादस्त्रं तु 'इदिमिहेति यतः कार्यकारणयोः स समवायः' (अ ७, आ २, सू २६) इति, 'युत्तसिद्धाभावात् कार्यकारणयोः संयोगिवभागौ न विद्येते' (अ ७, आ २, सू १३,) इति च। अयुत्तसिद्धिपदार्थ उत्तरमीमांसायाम् 'अपिरग्रहाचात्यन्तमनपेक्षा' (श्रह्मसूत्र १७, पा २, अ २,) इति सूत्रभाष्ये भगवच्छद्कराचार्येकृष्ट्या विकल्पितः ।

भास्त्रं इ तच्छासनादिति च'ख। 2. '-दिति हि'का।

कुळपर्वता महेन्द्रमळयादयः¹ °तावत्काळम् आचन्द्रार्कमिति यावत्, इयं सप्तपदार्था वस्तूनां °पदार्थानां प्रकाशिका अस्तु । आशंसायां ळोट् ।

> सौराष्ट्रदेशोऽखिल देशवर्यः सदाकरो दक्तिणभूमिनिष्टः। विराजते सह्यगिरीन्द्रसानौ यत्नास्ति गोकर्णमहाबलेशः॥ तद्देशजन्मा यतिरेकदण्डी सरस्वतीमस्तकमाधवाख्यः(A)। सोऽयं शिवादित्यकृतेरकार्षोद्वीकामिमां बालसुखप्रवृत्त्यै॥ माधवाख्ययतीन्द्रेण कृष्णातीरनिवासिना। कृता सप्तपदार्थ्यास्तु दोकेयं मितभाषिणी॥ (B)

#### शुभं भवत

- (A) सरस्वत्युपनामा माधव इत्यर्थः।
- (B) अतः परं क-पुस्तके आदर्शपुस्तकान्तरीयतयाऽयं श्लोकोऽघो छतः—
  श्रीमन्माधवसाधुवाक्यरचितां चातुर्यभावस्फुटां
  भावाभावपदार्थबोधविधुरज्ञानेक्षणे दीपिकाम् ।
  अज्ञानातितमोऽभिभूतविषये स्वल्पां बहुव्यापिनीं
  कृत्वेमां मितभाषिणीं करछतां पश्यन्तु तर्कं जनाः ॥ इति ।

नत्वा गुरुपदद्वन्द्वं तत्कृपाबलमीयुषा । अमरेन्द्रेण विप्रेण धृलाजोडानिवासिना ॥ गीताञ्जलि विनिर्माय टिप्पनी सप्तमावधिम् । कान्यप्रकाशे सादशै विधाय च ततः परम् ॥ इषुबाणवस्टक्ष्मामे शाके वृषगते रवौ । सम्पादिता शिवादित्यकृतिस्तत् प्रीयतां हरिः ॥

म. श्रतः परं ख-पुसकी— 'महेन्द्रो मलवः सन्धो हिमवान् पारियाचिकः । गम्बमादनसुद्यत्र सत्ति कुल-पवताः' देखिधकमस्ति । २, 'यावत' क । 3, इदं ख-पुसकी नास्ति । 4, '-राष्ट्रवर्धः' ख ।

### पदार्थ-चन्द्रिका

[शेषानन्त-कृता सतपदार्थी-टीका]

कर्णोत्तंसितशेषशेषकणभृत्युच्छच्छटापीडनोत्-मीलचन्द्रकलाम्द्रतोर्मिकणिकास्वादेन मेदस्विना। मन्दरुपन्द्विभिन्नबन्धमुरगाकरुपेन भीतिस्पृशः स्पृष्टायाः सहशो विलोक्य वदनं हृष्यत् हरः पातु नः॥ अञ्यादन्याजसौभाग्यपदसङ्केतमन्दिरम्। महो महोदयद्वारं नवाम्बुद्विडिम्बनः॥

> माधवं मा-धवं नत्वा वागीशं पितरं सम । माधवं मार्गमास्थाय टिपान्येषा वितन्यते ॥

<sup>ा.</sup> नितद्वादिश्य उपसङ्कानमृ $\frac{2}{8}$ (बा० ३।२।१८०)। सर्वेषां शंसुखं भावयित इत्थयं:। 2. 'प्रतियन्ति' A. 3. 'बिप' इत्थिकः B. 4. 'तदर्थकः' B. 5. 'न' नास्ति B. 6. 'स्तृतिहपः' B. 7. 'नशिषारणः' A.  $\kappa$ । तथा च—'संसारमहीत्रहस्य बीजाय'—संसार एव महीत्रही उच्छत्तस्य बीजाय निभित्तकारपाद्येत्वयेः। एतेन देश्वरे प्रमाणमिप दिश्वरेत भवित। तथा हि, यथा घटादिकायं कर्तृत्रमं तथा जिल्ल्रहुरादिकाये। न च तत्कर्तृत्वमध्यरादीनां सभ्यवतीत्यतस्त्रकृत्वनेश्वरसिदिरिति न्यायिह्यान्तम्त्रवाती (५०२) विश्वनाथः। एतेन वैश्विष्ठवन्नवैद्यादिकनये चेश्वरस्य वेवसिनित्तत्वं न तु वेदान्तिविद्यमिनोपादानीभयकारणलं सिध्यतीति र्श्वस्य। 9. 'एव' नास्ति B. 10. 'च' नास्ति B. 11. 'संसारपैनित' A.

एवार्णवो, दुर्गमचरमाविधत्वसाधम्यांत् ; तस्य मेतुरविधमदनविच्छन्नचरमाविधप्राप्तिसाधनता-साधम्यांत् । तन्नैव द्वारमाह—"सर्विविद्यानां गुर्व इति । सर्वेषां विद्यास्तत्त्वज्ञानािन तेषामुपदेष्ट्रे तज्जनकशब्दप्रयोक्त्रे, सर्वतत्त्वज्ञानजनकज्ञानविषयीभृतसाधम्यवैधम्यपरशास्त्र-प्रवर्तकायेति यावत् । कणादसाम्यं व्यवचिन्छनत्ति—प्रभव इति । परोपदेशानपेक्षायेत्यर्थः ।

१। के पुनः पष्टीसमासवललञ्घविद्याविषयभावाः सर्वे, किनामानः, कियन्तश्च. कि च पुरुषार्थतत्साधनबहिर्भृततद्विद्योपदेशेनेति शङ्काचतुष्टयम् 'एतेषां तत्त्वज्ञानं निःश्रेयसहेतुः' इत्यन्तेन महासन्दर्भेण परिदृरिष्यन्नेव प्रथमशङ्कोत्तरेण 'पदार्थ-पदेन वक्ष्यमाणविशेषोद्देश<sup>ः</sup>लक्षणावकाशदानाय सामान्यतः शास्त्रप्रतिपाद्यान् पदार्थानुदिशति— व्यमितिविषया इति। दृश्यते च धर्म्यशानु-बादेनाप्युत्तराभिधानं 'सूर्य एकाकी चरती'त्यादौ । प्रमितीति विद्यापदं विवृणोति, न तु लक्षण-मेतत् : उद्देशावसरे लक्षणस्यानाकाङ्क्षितत्वात् , वश्यमाणलक्षण-लक्षणविरोधाच । 'तत्र पदार्थ-लक्षणं क्रतमेवे'त्यप्रिमग्रन्थाविरोधं तु तत्र वक्ष्यामः । अन्ये तु एतद्दग्रन्थानुरोधेन धर्मो लक्षणिमिति सामान्यतो लक्षणं लक्षयित्वा व्यावर्तकोपरञ्जकभेदेन च विभज्य वक्ष्यमाणव्यावर्तकलक्षण लक्षणाना-क्रान्तमप्यपरञ्जकमेवैतञ्जक्षणमित्याद्वः। तन्नः उद्देशावसरे रुक्षणस्यानाकाङ्क्षितत्वात्। अपि चोपरञ्जकत्वं न धर्मत्वं स्वोपरक्तधीजनकत्वं वा, व्यतिरेकिणोऽप्युपरञ्जकोटिप्रवेशे हैविध्यानुप-पत्तेः : सामान्यरुक्षणसमानदेशस्य विशेषरुक्षणत्वायोगाच । केवरुान्वयित्वस्य तु तत्त्वे घटस्यापि प्रमेयत्वं स्याङ्गक्षणमिति शास्त्रव्यवहारातिरेकिणी कल्पनेति। कश्चित्त द्रव्यादिपदार्थ-विशेष्यकेतरभेदानुमितिजनकासाधारणधर्मचिख्यापयिषया दृव्यादीनां पक्षाणां पक्षतावच्छेदक-तयोच्यमानमपि द्रन्यत्वादिकं यावन्न पदार्थत्वादिसाधारणधर्मन्यावर्तकतयाऽध्यवसीयते, न तावत् स्वाविच्छन्नां पक्षतां व्यावर्तयितम्रुम् । न च पदार्थत्वादेस्तन्नेदाज्ञाने तेषां पदार्थत्वाद व्यावृत्तिः छप्रतिपरेति पदार्थत्वविशेष्यकेतरभेदानुमित्युपयोगिलक्षणमाह—'प्रमितिविषया' इति । पक्षता-वच्छेदकं चात्र केवछान्वयिधर्मत्वं, द्रव्याद्यन्योन्याभावकृटसमानाधिकरणत्वं हेतुरिति न पक्षता-वच्छेद्कहेल्वोरेक्येनानुमानवैयर्थ्यमित्याह । तन्न ; 'पदार्थत्वमितरेभ्यो भिद्यते' इति प्रति-ज्ञायामितरे द्रव्यत्वादयस्तेषां च पदार्थत्वप्रतियोगिकभेदवत्त्वमेवेतरत्वं : तथा च तेषामेतद्वेदा-

<sup>1. &#</sup>x27;चिनु'-श्रन्थत्वन्त् ब्रह्मत्वग्राङ्गरभाष्ये (११३११) चनुसस्येयन्। 2. ब्रह्मत्वग्राङ्गरभाष्ये' (११९१३) 'ईग्रानः सर्वविद्यानाम्' (महानारा० १०१४) इत्यादित्यात्यानं द्रष्टञ्चम्। 'सर्वविद्यानाम्' इत्यव निषादस्यपितन्यायेन [ मी० ६११११३१५१-५२ स्०], सित सामानाधिकरण्ये न वैविधिकरण्यम् इति न्यायेन च षष्ठीत पुरुषात् कर्मथारय एक्षीपपन्नतर इति मन्तयम्। 3. 'काषादादि-साधन्ये' B. 4. पदस्य अर्थः ( चच्चित इन्द्रियाणि यं सः ) पदार्थः । 'अभिषयत्व पदार्थसामान्यत्वचण्यः,' इति तर्वत्मग्रदशीपकायामन्नसदः । 5. विविधा चास्य शास्त्रस्य प्रवित्तः —उद्देगः, खचणं, परीचिति । नामधेयेन पदार्थाभिधानम् —उद्देगः, छद्दिष्टस्य तत्त्वच्यस्थापको धर्मः, —उच्चम्, खचितस्य तत्त्वच्यम् उपपद्यने न विति विचारः —परीचा ( न्यायमञ्जरी चा० १, ५०१२) । 6. 'प्रमितीति' A.

प्रतिपत्ती <sup>1</sup> नैतस्यापि ततो भेदप्रतिपत्तिः, <sup>2</sup> इतरेतराश्रयत्वात् । किं चास्माङ्क्षणाद्व द्रव्यत्वादि-भिन्नतया केवछान्वयिनः प्रतीतौ तदिन्नतया द्रव्यत्वादयः प्रतीता इत्येतावता न तेषां पक्षता-वच्छेदकत्वमुपपचते, द्रव्यत्वस्य गुणत्वादेर्गुणत्वस्य कर्मत्वादेरकेवछान्वयिनोऽपि व्यावृत्तेः प्रागुक्तयुक्तया प्रतिपित्तितत्वात् , स्वेच्छाकल्पितस्य द्रव्याद्यन्योन्याभावकृदसमानाधिकरणत्वस्य हेत्कृतत्त्वे प्रमितिविषयत्वस्य छक्षणत्वानिर्वाहाच ॥

२। किंनामानस्ते, कियन्तश्चेति प्रश्नयोरुत्तरमाह—ते चेति। आख्यान्तं प्रथमस्योत्तरम्, <sup>६</sup>उत्तरम्त्रतरस्येत्युत्तरविनियोगो छिङ्गात् । विभागवछ्छन्धसंख्यानुवादः—<sup>-</sup>स्मसैवेति । एव-कारार्थस्तु चिन्त्यते । स च यद्यपि नाष्टमपदार्थनिषेधः, प्रतियोग्यप्रसिद्धेः ; नापि न्यूनाधिकसंख्याच्यवच्छेदः, उत्तरोत्तरसंख्यायाः पूर्वपूर्वसंख्याच्याप्यत्वेन न्यनसंख्याऽभावे तदभावप्रसङ्गात्, अष्टादित्वस्य च प्रत्यक्षादिसिद्धत्वात् ; नापि विशेषणविशेष्यीकृतसंख्यान्वयक्रमेण पदार्थेषु सप्तत्वा-योगन्यवच्छेदः, सप्तान्यस्मिन् पदार्थत्वयोगन्यवच्छेदश्च तद्र्थं इति युक्तम् , सप्तत्वायोगन्यवच्छेद-स्याधिकपदार्थवादिनाऽपि स्वीकारेण तद्भियानानर्थक्यभिया सप्तान्यतमोपाध्ययोगन्यवच्छेदपर्य-वसाने तदयोगाप्रसिद्धा 10 पूर्वार्थात्वपत्तेः, सप्तान्यतमोपाधिमदन्याप्रसिद्ध्य च द्वितीयस्याप्यतप्-वत्तेः । एवं विशोषणविशेष्यीकृतपदार्थान्वयक्रमेण सप्तस्<u>र भिषदार्थत्वायोगव्यवच्छेदस्तदन्यस्मिन</u> सप्तत्वयोगन्यवच्छेदश्र 🛂 तदर्थ इत्यपि न युक्तम् ; तथाऽपि समभिन्याहृतपदार्थतावच्छेदक-व्याप्यत्वमेव सर्वत्रैव-कारार्थः । प्रतीयमानेतरपदार्थतावच्छे दकनिष्टसामानाधिकरण्यप्रतियोगिनः समभिन्याहृतपदार्थतावच्छेदकस्य तत्समानाधिकरणात्यन्ताभावाप्रतियोगित्वमात्रमिति तु परमार्थः : पार्थ एव धनुर्धरः, शङ्कः पाण्डुर एवेत्यतः पार्थत्व-पाण्डुरत्वयोर्धनुर्धरत्व-शङ्कत्वन्यापकताप्रतीतेः । अत्यन्तायोगन्यवच्छेदस्थले तु लक्षणया प्रतीतसामानाधिकरण्यानुवादकत्वमात्रं <sup>18</sup> तस्य ; नीलं सरोजं भवत्येवेत्यतो वाक्यार्थोभृतसामानाधिकरण्यमात्रं । प्रतीयते । तिदृह संख्यान्वये सप्तान्य-तमोपाधिमत्त्वं पदार्थत्वव्यापकमित्यर्थपर्यवसानाच्छक्त्यादयः पदार्थान्तरमिति भ्रमनिराकरणाय तेषु सप्तान्यतमोपाधिमत्त्वानुमानम् 15 । पदार्थान्वये च पदार्थत्वं सप्तान्यतमोपाधिमत्त्वव्यापकमित्यर्थ-लाभात् 1 प्रदार्थत्वविरोधित्वादभावो । न 1 पदार्थ इति भ्रमनिराकरणायाभावे पदार्थत्वानुमानं विवक्षितम् । पदार्थविरोधित्वं हि यदि द्रव्यादिविशेषविरोधित्वं 10तत् तत एव बहिर्भावं साधयेन्न पदार्थमात्रात । न हि गणविशेषसंयोग-विरोधी विभाग इति गण एव नेति <sup>20</sup>यक्तम : संयोग एव नेति<sup>21</sup> तु कथञ्चितु युक्तम् । सामान्यतः पदार्थमात्रविरोधित्वं तु पदार्थो नास्तीति प्रतीत्यभाव-

<sup>ा. &#</sup>x27;नितरस्वापि' A. 2. 'इति' इत्वधिकम् A. 3. 'केवलान्विनाम्' A. 4. 'अपि' इत्वधिकम् A. 5. 'प्रश्नोत्तर'- A. 6. 'उत्तरम्' नास्ति A. 7. 'स्त्रोति' B. 8. 'आदि' नास्ति B. 9. 'स्त्रतादि' A. 10. 'च' अधिकः B. 11. 'पदार्थत्वयोग-' A. 12. '-क्कट्रेकच' A. 13. '-वाट्रत्न-' A. 14. '-मावप्रतीतिः' A. 15. '-तमत्त्रानु-' A. 16. 'पदार्थ-' A. 17. वैशेषिकस्वे अभावस्य सप्तमपदार्थत् कच्छतो नीक्ष कथादेनेत्रस्यापदार्थत् स्वितमिविति चयम् । 18. "वस्त्रभर्गोऽपि विवित्रः, सिद्धः साध्यय । सिद्धोऽपि विवित्रः, पदार्थस्य प्रायप्पर्दो विश्वभाषानस्तुय । तत्राद्यो जातिः वित्रीयो गुष्रः । साध्यः पूर्वापरीभ्तावयवः क्षियाद्यपः '' इति काव्यप्रकाशः ( अ०२ ) । 19. 'तिक्ष्टिं B. 20. 'वक्षमं नास्ति B. 21. 'इति' इत्यधिकम् A.

पराष्ट्रतम् , अन्ततो नास्तिताया एव पदार्थस्य सत्त्वात् । ततुक्तमाचार्यः—'अभावस्तु स्वरूप-वानपी<sup>71</sup>त्यादौ ॥

- ३ । यथोद्देशं दृश्याणि विभजते—°तन्निति । अन्नैव-कारस्य संख्यासम्बन्धे मवान्यतमोपाधिमत्त्वं दृश्यत्वश्यापकिसित्यर्थलाभाद् दृश्यत्वेन प्रसितं छवणांदी नवान्यतमत्वानुमानम् । तद्रहितं चान्धकारादौ दृश्यत्वश्यतिरेकानुमानं विवक्षितम् । दृश्यान्वये नवान्यतमोपाधिमत्त्वश्यापकं दृश्यत्वसित्यर्थलाभात् कालाकाशयोर्नवान्यतमयोर्द्रश्यत्वानुमानेनोपाधित्वेनावश्योपेया क्रियेव कालः, मूर्तदृश्याभाव एवाऽऽकाशिमितं भ्रमनिराकरणिमिति ध्येयम् । न द्युपाधिभृता । आदित्यगत्यादयः परसमवायिनो विनोपनायकः विभुद्रश्यं पिण्डसंबन्धमनुभवन्ति । न वासंबद्धा एव परत्वापरस्व जनयितुमीशते । आत्माकाशायेव तदुपनायकाविति च विना धर्मिग्राहकमितिप्रसङ्गादेव निराकृत-मन्यत्रेति सार्वत्रिकशब्दगुणाश्रयस्य विभुद्रश्यान्तरस्याऽऽवश्यकतया नाममान्ने विवादपर्यवसानात् । माभावमान्नताकाशस्येत्यास्तां विस्तरः ॥
- ४ । गुणास्त्वित । अत्राप्यवधारणस्य संख्यान्वयपक्षे चतुर्विशत्यन्यतमोपाधिमत्त्वं गुणत्व-व्यापकिमत्यर्थकाभात् , गुणत्वेन संप्रतिपन्ने सत्त्वादौ चतुर्विशत्यन्यतमोपाध्यतुमानम् । तदु-व्यावृत्त्या च मध्यत्व-रुघुत्वादौ गुणत्वाभावातुमानं विवक्षितम् । गुणान्वयपक्षे तु चतुर्विश-त्यन्यतमोपाधिमत्त्वव्यापकं गुणत्वमित्यर्थकाभात्तादृशयोः संख्या-पृथक्त्वयोगुंणत्वातुमानिमिति वृष्टव्यम् ॥
- ५। कर्माणीति । व्यत्रावधारणस्य संख्यान्वयात् पञ्चान्यतमोपाधिमत्त्वस्य कर्मत्वव्याप कतालाभाद्व अमणरेचनादिषु कर्मछ पञ्चान्य तमोपाधिमत्त्वानुमानं विवक्षितम् ॥
- १ । श्सामान्यमिति । यद्यपि प्रन्थान्तरे ह्रैविध्यमेव सामान्यस्योक्तं तदुभयोपाधिसमा-वेशादेव परापरव्यवहारोपपत्तेस्तथाऽपि वक्ष्यमाणमात्र-पदगर्भपरिभाषानुसारेण त्रैविध्याभिधानम् ॥
  - ७। विशेषास्त्विति। यद्यप्यनन्यथासिद्धव्यावृत्तिबुद्धिप्रमाणका <sup>10</sup>विशेषाः शब्दतद्धंसा-

<sup>1. &#</sup>x27;-त्यादि' B. 2. 'तव सर्वप्रमाणज्ये हमत्यवग्रहणयोग्यानां पूर्वे पृथिव्यप्तेजसामुपन्यासः । तवाधिकादशग्राणतेजसः पूर्वे चर्नुदंशगुणानां पृथिव्यपाम् । तचापि सर्वाधारमृतवात् पृथिव्याः । तदत् वाक्षित्दृर्यशक्षायाणाधारत्वात् पृथिव्याः । तदत् वाक्षित्दृर्यशक्षायाणाधारत्वात् पृथिव्याः । तदत् प्रचानामपि महाभूतानां सङ्जनार्थमाकाश्रस्य । तत्य मूर्णमावहत्त्वोः परत्वापरत्वयोक्त्तपाटकत्वात् कालदिशोरय शौतातपमीवहिष्ट्यनस्पतिपुष्पभवादौनां नानाविधमूर्णवज्ञन् काराणत्वात् कालदिशोः । विभूना सर्वेषामिकत्व करणार्थमात्मनः । तदन्वविष्टस्य मनये इति जिनवर्षनः । 3. 'तु विष्वः B. 4. 'विषे विष्वः B. 5. '-नायकः B. 6. '-सानप्रसङ्गात्' B. 7. 'व्यत' नास्ति A. 8. '-तमत्वातुः' A. 9. 'परस्यरं विभक्तेषु पदार्थेषु योऽतुवन्तिप्रत्ययो जायते तत्व सामान्यं कारणम् इति जिनवर्षनः । 10. 'विश्वयन्ति स्वाव्यमिति विश्वाः । ते व्यनत्ताः, न विद्यते व्यतः पर्यवसानं गणन्या येषां ते तथा । व्यानन्त्ये हितुमाह— यावन्ति वावत्रसंद्याकानि नित्यद्रव्याणि तेषु समवायज्ञ्चणा विष्यां ते तथालं नाम धर्मः तस्तात् प्रितिन्यद्रव्यमेकैकी विशेषो वर्षते नित्यद्रव्याणां परमाणूनां गगनकालदिस्राक्षमनमां सर्वेषां मीलने

न्यथासिद्ध=यावृत्तिबुद्धावाकाशे न शक्याभ्युपगमास्त्तथाऽपि बहुतरित्तित्यद्वच्यवृत्तित्वमेव याविद्यत्यद्वव्यवृत्तित्वमेव याविद्यत्यद्वव्यवृत्तित्वं विवक्षितम् । आनन्त्यं च सजातीयापकर्षानिधकरणसंख्याप्रतीतिविशेष्यत्वम्, न बहुत्वमद्वच्यत्वात् । न त्रा देशतः कालतो 'चा शून्यत्वं, व्यापकसाधारण्यात् । द्वव्याद्यानन्त्य-तुल्यतां व्यवच्छिनत्ति — य्वेति । अनुगतविभक्तविभाजकोपाधिशून्या इस्तर्थः ॥

- ८ । °समवायस्त्विति । एकत्वं स्वाश्रयान्योन्याभावासमानाधिकरणपदार्थविभाजको-पाधिमत्त्वम् ॥
- ९ । अभाष्यस्त्वित । इह संसर्गाभावान्योन्याभावोपाधिकं विभागान्तरमपि द्रष्टव्यम् । वक्ष्यति च 'अपरे भेदाः स्वयमूड्नीया' इति । अत एव चात्यन्ताभावळक्षणे प्रागभावादित्रिकं संसर्गाभावन्ति त्वेन व्यवहरिष्यते । चातुर्विध्याभिधानं तु साक्षात्परंपराविभाजको पाधीनेकीकृत्येति द्रष्टव्यम् ॥
- १०। मनु पृथिव्यादीनां चतुणां नित्यानित्येकतरमात्रस्वभावत्वे <sup>ः</sup>वाधाप्राम्मणिकत्वादयव-परंपरानुपरमप्रसङ्ग इति शङ्कां निराकुर्वज्ञेव विभक्तविभागमाह—पृथिवीत्यादिना । शब्दतः प्रतीतं विरोधं विषयव्यवस्थया परिहरति—°परमाणुरूपेति, परमाणुरूपेव । यतो नित्या न प्रत्यक्षादि-

भानन्यात् तद्गतानां विशेषाणां प्रत्येक भिन्नानामानन्यं ते तु योगिनामेव विषयाः । प्रयोजनं चैषां व्यावित्तपत्ययः । यया स्वित्यव्येषु विज्ञवणाकार-गुणिक्रयादिभिरयमसादन्यः इति व्यावित्तरमुयते तथा परमाण्वादिष्वाकार।हीनां तृत्यत्वात्र तत्कृतः परस्यः भेदावगमः । तेन यतो व्यतिरिक्तः प्रतिद्वयं व्यावित्तपत्ययो जन्यते ते विशेषाः । ननु विशेषु विशेषा वर्त्तन्ते वा न वर्षन्ते इति चेत्त एव विशेषान्तराणि वा । स्वाये स्वायाययः । वितीयकत्वे तु स्पष्टेवानवस्था । न चेत्तिः यथा तेषु विशेषेषु विशेषकत्यनां विनाऽपि व्यावित्तप्त्ययस्य । नित्यद्वयेष्वे संभविष्यतीति किं तत्कित्यतेनिति चेत्तक्षप्रतिपायं द्रव्याणामितत्-सन्द्रपत्वात् । तथा स्वप्तकाणास्या घटादिः प्रकाशिन प्रदेशपादिना प्रकाश्यते न पुनः प्रकाशस्यभावष्यः प्रदेशपः प्रदेशपः प्रदेशपः प्रदेशपः प्रदेशपः । तथा स्विशेषसभावेषु द्वयेषु विशेषक्वतो व्यावित्त्ययः विशेषात्मसु विशेषेषु स्वत एव न पुनस्तद्वगतिविशेषान्तरक्तते द्वि जिनवर्षनः ।

1. 'कालतीऽल'- B. 2. भवयवावयिवनीः, गुण-गुणिनीः, क्रिया-क्रियावतीः, जाति-व्यक्षीः, विशेष-नित्यद्रव्ययीय समवायः सभवित । समवायस्य पदार्थत्वं ब्रह्ममृत्याक्षरभाष्ये (२१२।१६,१७) खिष्यतन्त्राच्येण । 3. विश्वणिवश्रिष्यसम्बस्तिन स्वरूपसम्बस्तेन वा स्रभावः स्वाधिकरणे वर्षते इति नैयायिका-स्युप्पमः। 'प्राक् पूर्वं प्रतियोगिनीऽभावोऽविद्यमानता प्रागभावः, यथा—त्तुषु पटस्यानृत्पवस्य। प्रध्वस-यासावभावय प्रध्वं सेति वाऽभावः, न तु प्रध्वं स्त्याभाव इति समासः, यथा—लकुटाद्यभिचाते जाते घटादिवनाशः। श्रस्यन्त्रमनाद्यन्त्रवन्त्रभावोऽत्यान्त्रभावः, यथा—श्रात्मनि रूपस्य वा घटादिषु चानस्याभावः। सन्योन्यं परस्परम् श्रभावोऽत्योन्याभावः, यथा—घटः पटी न भवति, पटो घटो न भवति' इति जिनवर्षनः। 4. '-पाधिमेकौ-' B. 5. 'वाधाप्रमाणिला-' A. 6. ईत्र्यस्य चिकोषाविष्यात् परमाणेषु क्रिया जायते। ततः परमाण्यव्यवेगो सित द्राणुकसृत्पवते। विभिद्राणुकस्य, एकम् । एवं चतुरणुकादिकमेण महाप्रधिवी महत्य श्रापः महत् तेजः महान् वायुकत्पवते। एवमुत्पवस्य कार्यद्रव्यस्य संजिन्होषाविष्यात् क्रियया परमाण्यद्वविभागे सित द्राणुकस्य नाग्रः। ततस्वग्रणुकस्य तत्यवुरणुकस्य द्रव्यं प्रथिव्यादिनागः।

सिद्धा, नित्यत्वादकार्याऽपि, ततो न वाधः । परमाणुरूपा नित्येव, नानित्या, अतो नावयवपरंपरातुपरमः । अनित्या च यतः कार्यरूपाऽतः सेव स्वकारणीभूतां नित्यामप्यानेष्यतीति नाप्रामाणिकत्वमपीति भावः । 'साऽपीति । एकस्मिन्नवान्तर॰भेदमात्रे पृथिवी-कार्यपृथिव्योरन्वयसमुचयार्थोऽपि-काव्दः । एवमेवंजातीयके सर्वत्र दृष्टव्यम् । नतु क्षरीरादयो न कार्यपृथिवीभेदोदाहरणानि, परमाणुपुञ्जातिरिक्ततत्कार्यक्षरीराद्यभावात् । इन्द्रियाणां पुनरतीन्द्रियाणां नास्ति
स्वरूपेऽपि प्रमाणम्, दूरे परमाणुपुञ्जेतरत्वे दृत्यत आह—प्रत्यक्षसिति । इदं च यथायोगं
लिङ्गव्यत्ययेनेन्द्रिय-विषयाभ्यामपि सम्बन्धनीयम् । तद्यमर्थः—पुञ्जीभूता अपि हि परमाणवो
नातीन्द्रियत्वमत्यजनतः क्षरीरविषयाकारेण प्रत्यक्षीभवनक्षमा इति क्षरीर-विषयो तावदन्यावेव
तज्जन्यावभ्युपगन्तव्यो । इन्द्रियमपि भमेव स्वविषय(क)प्रत्यक्षतः सैत्सीत्, 'स्विषयक्षसमवायिकारणनाणाद द्रयक्षनामः; समवायिकारणनामात् वायकनाम दति सम्प्रदायः। सर्वव
क्षसनव।यिकारणनामाद द्रव्यनाम् इति नवीना दति तर्वसंग्रहरीपिकायाम।रक्षवादापरपर्याय-परमाणुकारणतावादः।

. स्रष्ट्रापमंचार-प्रसङ्गे 'विपर्वर्येण तु क्रम: अत खपपयते च' ( २।३।१४ ) इति ब्रह्मसूचं द्रष्टयम् ।

 तथा हि कणादम्कम्—'तत् पुनः पृथित्यादि कार्यद्रव्यं विविधं प्ररोरेन्द्रियविषयभंजकम्' (वै० स्० शरार)।

न्यायसिद्धान्तसुक्तावल्याञ्च—( पृ० ३० ) 'साच विविधेति । साकार्यकपापृथिवी चिविधा शरीरेन्द्रिय-विषयमेदादित्यक्षेः'।

'त्रायभेदविशेषाणामानन्याद् वतुमशकात्वाद् दितीयभेदस्य प्रभेदानभिद्धाति' इति जिनवर्द्धनः ।

तर्कसंग्रह तु पुनिस्तिविधित पाटः, न तु सा पुनिस्तिविधित । जन्न ग्रम्थनाता दीपिकायां 'प्रकारान्तरेख विभन्नते' इति । अत नित्यपृथिव्याः भरीरिन्द्रिय- भिन्नत्वरुपित । एषिवीमित्यनुपन्यते । अत नित्यपृथिव्याः भरीरिन्द्रिय- भिन्नत्वरुपिव्याः भरीरिन्द्रिय- भिन्नत्वरुपिव्याः भरीरिन्द्रिय- भिन्नत्वरुपिव्याम् । विवत्त विभ्यान्त्रेति पृथिव्यास्तिविध्यम् । अत एव मूर्त्ते पुनिस्तिविध्यम् । सेत्रजनस्य स्वक्षेत्रः संगच्छत इति ध्येयम् । विवत्तु अनित्यपृथिव्या एव वैविध्यं वर्षयन्ति । भास्तरीद्या तु 'विभजनस्य स्वक्षेत्र- विव्यव्यास्त्र प्रकारान्तरपद्यारस्थात् सामान्यानुषक्ष एव न्याय्य द्व्यभिप्रत्यावार्षे मूलमिप प्रमाण्ययि — मूर्त्ति । वैविच्यिति । अत्रार्थिति वेश्यम् प्रमाण्यपि परमाण्यवि नित्याभ्यसाथार्थार्थाः प्रकारान्तर-पुनः-पदयोः स्वारस्यादिति वेश्यम् इति सिद्यान्ययि ।

पाधिवधरीरमिदाना है ना यसिह्यानसुकावत्याम्— 'थीनिजमयीनिजं चेत्रयं: । योनिजमपि जरायुजमस्डजं च । जरायुजं मानुषादीनाम्, अन्तर्ज सपाँदीनाम्, अयोनिजं स्त्रेदजीक्षिदादिकम् । स्त्रेदजाः क्रिस्टंशादाः, जिल्लेदस्तरगुवाधाः । नारिकणां प्रशेरमिष अयोनिजम् । न च मानुषादिश्ररीराणां पार्धिवत्ते कि मानम् इति वाच्यम्, गन्यादिमत्तस्त्रेव प्रमाणतात् । न च क्रिरोमादेरपत्तभादाप्यत्नादिकसिष स्वादित वाच्यम्, तया सित जलत्वध्यिवौत्तादिना सद्धरप्रसङ्गात् । न च तर्षि जलत्वादिकमिवास्तु न तु पार्धिवत्विति वाच्यम्, क्रिरोदोनां विनाग्रिऽपि प्रशेरत्वेन प्रत्यभिज्ञानात् गन्धाद्यपत्तस्ये य प्रधिवौत्तसिद्धः । एतेन पार्धिवादिश्ररीरे जलादीनां निमित्तत्वमादं वोध्यम् । 2. 'स्रेदवत्तामात्ते' B. 3. 'मैंवं' B. 4. 'स्रविषयकप्र' A.

विषयकप्रत्यक्षतस्तु सिध्येदेव । न हि स्वविषयगन्धादिप्रत्यक्षतस्त्वस्कारणतया सिद्धं न प्रत्यक्षसिद्धं भवित । न च स्वकर्मकप्रत्यक्षागोचरत्वे 'कथं तस्य परमाणुपुञ्जे तरत्वसिद्धिः', गन्धव्यञ्जकत्वादिष तिसिद्धसंभवात । तथा हि—परमाणुभवतो हि तस्य गन्धव्यञ्जकत्वं न पार्थिवपरमाणुत्वेन, अतिप्रसङ्गात । नापि गन्धव्यञ्जकत्वेन', आत्माश्रयात । नापि पार्थिवेन्द्रियत्वेन पार्थिवादि-परमाणूना मिनिद्भयत्वस्वीकारेण प्रथमपक्ष एव पर्यवसानात् । घ्राणत्वं व जात्यन्यद्धुर्निरूप-मित्यवच्छेद्क'जातिवृत्त्यर्थं सत्तान्यद्भव्यत्वसाक्षाद्वव्याप्यजातिमान्नाश्रयपरमाणुपुञ्जातिरिक्तं कार्यनेविन्द्रयसभ्युपेयमिति ॥

११-१२ । <sup>°</sup>अबादिन्याख्यानं ' पूर्ववत् ॥

१३। 1º विषयप्राणाळत्तण इति । यद्यपि विषयम् । विषयो वृत्तादिकम्पजनक इति । यद्यपि स्वयंम् । विषयो वृत्तादिकम्पजनक इति । यद्यपि मुखनासिकानिर्गतस्य प्राणवायोरपि स्वसंनिहितवृक्षादिकम्पजनकत्वेनातिप्रसक्तं । विषयो द्वाहरणस्युक्तम्, तथाऽपि वायुविशेष एव बहिष्टः सकळ्ळोकव्यवहारसिद्धोऽनेन विवक्षित इति दृष्टव्यम् । वस्तुनस्तु बहिर्निर्गतस्य प्राणवायोर्विषयत्वेऽपि न दोषः, उपधेयसंकरेऽप्युपाधेरसङ्करादिति दिक् । ¹वपापस्त्विति । यद्यपि शरीराम्यन्तरप्रविष्टे बाह्यवायावतिप्रसक्तिमदं, न च ताच्छील्यमपि विवक्षितमसंभवात्, तथाऽपि शरीराम्यन्तरप्रविष्टे बाह्यवायावतिप्रसक्तिमदं, न च

हृदि प्राणी गुदेऽपान: समानो नाभिमण्डेत । छदान: कष्डदेशे स्वाद्यान: सर्वेशरीरग:॥ श्रद्भप्रदेशनं सूत्राश्चुन्तमगैँऽद्वादिपाचनम् । भाषणादिनिमेषाश्च तद्यापारा: क्रमादमी॥

त्रपिच—

'छद्वारे नाग आखातः कूर्य उन्मौतने कृतः। क्रकरः चुत्करो ज्ञेयो देवदत्तो विजृभ्येषे॥ न जहाति स्तं चापि सर्वयापी धनञ्जयः॥

'न वास्त्रवमितेषां पञ्चलमपि तु कल्पितम्। कथम् ? एककिन्नायये मूर्जानां समाविशाभावात्' इति न्यायकन्त्रस्यां त्रीघरः।

<sup>1. &#</sup>x27;कं ध' मास्ति B. 2. '-लासिडि:' B. 3. '-केन्टियलेन' B. 4. '-मेनेन्द्रियलेन स्ती-' B. 5. 'च' नासि A. 6. 'जाल्यसुनिं-' A. 7. '-काजाति-' A. 8. 'भूगी भनी भीगः। स च काष्टादिप्रच्यालको विक्षित्रचते। दिवि गगने भनी दिखाः, स च स्रविद्युदादिः। उदरे जठरें भन चौदर्यः। स चाऽऽहरितस्याऽऽहारस्य मजरस्यातुभावेन परिणामकारकः। चाकरजः सुवर्णकपादिकपः। आकरात् स्थानविभेषाज्ञात चाकरज' इति जिनवर्द्धनः। 9. '-विभागस्य व्या-' B. 10. 'प्राणादिस्य महावानुपर्यन्ती विषयो मतः' इति भाषापरिच्छे दे विचनायः। चत्र सिद्धान्तमुक्तावजी—प्रयपि चिन्यो वानुयनुर्विधः, तस्य च नुर्थी विधा प्राणादिरित्युक्तमाकरे तथाऽपि संचेपादत्र वैविध्यमुक्तम्। II. '-विषय-पर्या-' A. 12. '-सक्ति-' B.

<sup>13.</sup> एकोऽपि प्राण चात्रयभेदात् पच्चधा भियते । तथा हि चमरकोषटीकायाम्-

व्युत्पत्त्या वायुविशेष एव विवक्षितः । दैवादेवंभृते बाह्यवायाचितप्रसङ्गस्तु सार्वित्रकसञ्चरणतात्पर्यकेणाभि-पदेन निरस्तः । विभागन्युनतां परिहरिति—स् एवेति । ननु निर्वाताभिमतेऽपवरकादौ व्यजनव्यापारानन्तरमुपळम्यमानस्पर्शस्य । वायोरन्यतोऽनागमनिर्णये स्पर्शबद्वाजनाभिवातेन शरीर संयुक्तस्य तस्य । स्य उपळम्यत इति उपलम्यत । संयोजितात्र यदि परमाणवो,
नातीन्द्रियस्तत्स्पर्श उपळम्येत । अथ कार्यवायवो व्यजनस्थानस्थितेन प्रागपि तत्स्पर्शो गृह्येतातो
व्यजनाभिवातोद्वावितत्याऽनन्तरमुपळम्यमानस्पर्शोऽनुद्रृतत्या च प्रागनुपळम्यमानस्पर्शः कार्य
एव भित्तमितवायुरम्युपेय इति कृतश्चातुर्विध्यमित्याशङ्काऽऽह—स्तिभितेति, परमाण्नाम्
अववश्यक्यादनुद्रृतस्पर्शत्या क्लस्तवाच्चेति भावः । कथं तद्धग्रेऽपि तत्स्पर्शोपळम्भ इत्याशङ्कय ।

क्वसप्रत्ययेन व्यजनाभिवातचाळितानामेषां परस्परसंयोगादग्रे कार्योपपत्त्या तत्स्पर्शोपळ्य्येनांनुपपत्तिरित्याह । स्वजनामिवातचार्ळ्यानाय इति । सहकारिसमवधानमाह—समृह इति ॥

- १५। काळस्त्वित । उत्पत्ति-स्थिति-विनाशा छक्षणानि विह्वान्युपाधयो यस्य स तथा, उत्पत्त्याद्युपिष्ठितिक्षिविधो न स्वरूपेणेत्यर्थः । 'यक्ताद्शिविधेति । यद्यप्युपाधिभिन्ना अपि दशैव दिशः प्रसिद्धास्तथाऽपि सतभेदप्रसिद्धाऽयं विभाग इत्याहुः ॥
- १८ । आत्मा त्विति । यथैकैकमप्याकाशादिकमुपाधिभेदादुपचरितः भेदं, नैवमात्माः \*, किं तु वस्तुत एवासाववान्तरभेदवानिति पूर्ववैछक्षण्याधेन 'तु'-ना सिद्धान्तं सूचयति । परमात्माविभज्यत्वं वदन्नेव का तिर्द्ध 'एकमेवे'त्याधद्वैतश्रुतेर्गतिरित्यत्रोत्तरमाद्द—प्रमात्मा त्विति । ईश्वरैकत्वमद्वैत-श्रुतेरर्थ इति भावः ॥
- २१। चित्रभेदादिति । उज्जूतरूपवत्समवेतत्वापेक्षयोज्ञूतरूपवत्त्वस्य छाधवेन विशावयवा-रञ्चेऽवयविन्यव्यभिचारेण च द्रव्यचाक्षुवताप्रयोजकत्वाद्भृपादीनां च व्याप्यवृत्तितानियमाज्ञील-पीततन्तुद्धयारञ्चे द्वितन्तुकपटे रूपैक्या । भावेन कार्येक्यनिवन्धनं नील-पीतयोः सहकारित्वमपि न स्यात् । न सेकेकस्यारम्भकत्वमिति पटस्य नीरूपत्वप्रसङ्गात् वित्रावयविचाक्षुवतासिद्धार्थं रूपान्तर-मेष्टव्यक्तितं भावः ॥
  - २२ । 14रसोऽपीति। 12अवयवगत-षड्सैकार्थसमवायेन हरीतक्यादौ रसवैचित्रयव्यवहारोप-

<sup>ा. &#</sup>x27;न्स्यंवा-' B. 2. '-योजितस्य तत्स्यस्येव' B. 3. 'खेयम्' A. 4. 'क्तिमितवायु-ति.ज्ञायु: सोडनारखद्यः। श्रार्थं स्वसमवितं कार्यक्ष्यद्यं येन स तथा। नाऽऽरखद्रयोऽनारखद्यः परमाण्नां समूची निचयः। एद-कारीण प्रकारतं निराकरोति। यथा बहुभिर्म् तृख्युक्तरारखेकगोलकः पुञ्चः प्रमीयते तथाऽयमिं दित जिनवर्द्धनः। 5. 'शावग्यक्तः' B. 6. '-प्रक्रितिक्तम् श्रनारखद्यः इति। ज्ञाप्रखयेन व्याना--पितिर्व्यर्थः' B. 7. 'रीट्री दशानामि दिशां मध्यभाग इति'—जिनवर्द्धनः। 8. '-मेद्देनैवमात्मा' A. 9. स्वसमानाधिकरणाव्यन्ताभावाप्रतियोगी धर्मो व्याप्यवित्तिष्यं द्रव्युव्यते। 10. '-भाव' B. 11. 'रसादिकमिंप नाव्याप्यवित्, किन् नानाजातीयरस्वद्वयवैरारखेऽवयविनि रसाभावेऽपि न चितः। तत्र रसनया श्रव्यवरस्य एव ग्रञ्चते, रसन्दिव्यादीनां द्रव्यवस्ताम्बाम्भावान्, श्रव्यविनी नौरस्तिऽपि चतरभावात्' इति मुकावजी। 12. '-गतस्य षड्यस्ताव्यक्त्यंद्वः' A.

पत्तिश्चित्रस्सानङ्गीकारात्तदङ्गीकारः प्रामादिक इत्याहुः । यद्वारम्भकगुणविरोधत्याऽऽरभ्यविरोधाः धीनत्वमावश्यकम्, अन्यथा विज्ञरूपमपि न स्यात् । न स्याच प्रत्येकारोपसामग्र्योः परस्पर-विरोधेन संशयज्ञानमपि, स्याद्वा छरभ्यछरमिगन्धाभ्यामपि विज्ञरान्धारम्भः । एवं विज्ञरसाख्या-विरुद्धफळकळाद गुणविरोध एवासिद्धः । न च विज्ञरूपानङ्गीकारेऽज्ञयवि व्याक्ष्यवतानुपपत्तिचित्रज्ञरसानङ्गीकारे वाधकाभावाज्ञ फळकळमिति वाच्यम्, रासननानारसोपनयसङ्कृतेन मनसा षड्-रसप्रत्ययवचाक्षुवनानारूपोपनयसङ्कृतेन मनसेव विज्ञः क्षुक इति प्रतीत्युपपत्तेस्तन्नापि फळकळ-शैथिल्यात् । न च चक्षुरन्वयाचनुविधानानुपपत्तिः, अवयवरूपोपनयोपक्षीणत्वाद्वसनान्वयाचनुविधानानुपपत्तिः, अवयवरूपोपनयोपक्षीणत्वाद्वसनान्वयाचनुविधानतुल्यत्वाच । अतः परिहर वित्रं रूपं स्वीकुरु वा वित्रं रसमपीति युत्त्यवष्टम्भादिद-मुक्तम् ॥

२३ । तन्ध्योऽपीति । अवान्तरविधावत्त्वमात्रे ससगन्ध्यगेरन्वयसमुख्यार्थोऽपि-शब्दः ।
स्पर्शः शितेति । उद्भूतस्पर्शस्यापि बहिर्द्रव्यप्रत्यक्षताप्रयोजकत्वपक्षे वित्रस्पर्शोऽभ्युपेय
इति प्रगल्भस्तदसत् । तथा हि—किमुण्णशीतावयवारण्ये सोऽभ्युपेय उतोद्भूतानुद्ध्णाशीताद्यवयवारण्ये १ नाद्यः, वित्रद्रव्यापत्यः, पृथिवीत्वादिना सङ्करापत्तेश्चः, तादृशावयविन
पृवासिद्धः । नेतरः, गुणविरोधाभावात्, उपलभ्यमानेऽनुष्णाशीतावयविन्युभाभ्यामुद्भूतस्यैवान्यस्मिन्ननुद्भृतस्यैव जननात् । न वोभयारभ्यत्वे नियम प्वायमनुपपन्नः । व्यथा नीलं
नीलमेवारभते पीतं पीतमेव इति नियमाद्वयविनि गुणविरोधप्रसङ्गः, न वैवेवमुद्भूतः भुद्भूतगुणमेवानुद्भूत् वित्रस्य वित्रस्यस्य व स्वीकारात् । अन्यथोद्भूतस्य प्रसङ्येत, निमित्तभेदसंसगोदनुद्भृताद्युद्भूतस्य व व्यवस्य व स्वीकारात् । अन्यथोद्भूतस्य वित्रस्पर्यतिलस्थितानलद्भयारभ्ये तेजस्यपि वित्रस्परूप्यन्नाप्रसङ्ग इति साधु वित्रस्पर्यः वित्रस्पर्यः प्रिविन

संख्येति । त्रित्वादयः सर्वे बहुत्वावान्तरज्ञाति । विशेषा एवेति त्रैविध्याभिधानम् ॥ अणुमहृदिति । भावप्रधाना अण्वादयः, अतो नाण्वादिद्रव्याणामपरिमाणत्वादसङ्गतिरिति इष्टव्यम् ।

<sup>17</sup>एकानेकवृत्तीति । एकवृत्त्यनेकवृत्ति चेत्यर्थः ।

'अन्योऽन्याभावतो नास्य चरितार्थतमुच्यते । अस्यात् प्रयोगदं नेति प्रतीतिर्हि विज्ञात्या'॥ इति । ११४ ।

<sup>1 5</sup> लक्षणत्वम् ।

<sup>1. &#</sup>x27;च' नास्ति B. 2. '-चानुषता' B. 3. '-रसत्त-' B. 4. 'च' नास्ति A. 5. चित्रस्पर्भेस्तु क्ष्पस्यतीयपुत्ता स्त्रीकर्षीय एवंति संचिप इति वैभेषिकस्विविवती जयनारायणः । 6. 'वा' अधिकः A. 7. 'न हि यथा' B. 8. '-द्वयित्रणः' B. 9. 'च' नास्ति A. 10. 'गुणः' अधिकः A. 11 'गुणः' अधिकः A. 12. 'गुणं' नास्ति B. 13. '-इतवैपः' A. 14. 'संरचितं' B. 15. '-मचण्त्वस्' A. 16. 'वृह्तावान्तः' A. 17. 'एकहत्ति, यथा—पूर्णंकलकोऽयमितरस्यो चटपटादिस्यो भिन्नो विकोक्यते । तथा अनेकहत्ति, यथा—एतो कलभौ इतरिस्यो भिन्नो, एते वा इतरिस्यो भिन्नो । एकबादितिरक्तस्यनिकताद् अनेकहत्ति प्रथक्त्वं विष्युयक्तं व अवति' इति जिनवर्षेतः । तथा च भाषापरिक्केरे विश्वनाथः—

कर्मज इति । यद्यप्यन्यतरकर्मजत्वादिना त्रैविध्यमन्यत्रोक्तम् , तथाऽप्यन्यतरकर्मत्वादिना संयोगकारणतानवच्छेदादविनश्यद्वस्थकर्मत्वेनैव कारणताश्रयणात्तदनादर इति द्रष्टव्यम् । विभागविभागेऽपीयमेव गतिः ।

परत्वमिति । यद्यपि कालदिशोः । साधारणकारणत्वादिकृतमपि वकालकृतं कालकृतमपि व दिकृतमित्ययुक्तो विभागः, तथाऽपि कालपिण्डसंयोगासमवायिकारणकत्वमेव कालकृतत्वम् । एवं दिक्पिण्डसंयोगासमवायिकारणकत्वमेव दिकृतत्वम् । एवमपरत्वयोरपि द्रष्टव्यम् ॥

२४ । बुद्धिर्पिति । अपिहैं विध्ये प्वोंत्तरयोरन्वयसमुचयाय । अनुभवविभागकथनेनैव तद्पेक्षा । स्मृतिरि याथाध्यायाथध्यांभ्यां विभक्तप्रायेति तत्म्ल्रमनुभवमेव विभक्तते—अनुभवोऽपीति । अपिः प्राग्वत् । प्रमापेक्षयाऽल्पप्रपद्धत्वादप्रमां तावद्विभजते—अनुमापिति । उपिमिति 'शाञ्चोरनुमित्यन्तमांवमिभिप्रेत्याऽऽह—प्रत्यत्तमनुमितिस्त्रोति । प्रत्यक्षप्रमां विभक्तते —प्रत्यत्तमिति । त्रवेत्यादिप्रन्यः कवित् व्यव्यते । वत्र्यत्तमनुमितिस्त्रोति । प्रत्यक्षप्रमां विभक्तते —प्रत्यत्तमिति । त्रवेत्यादिप्रन्यः कवित् व्यव्यक्षतौत्येऽपि ईश्वरादिस्रमेगाऽन्तद्वन्द्वस्य व्यावर्तकवाविना छक्षणपदेन बहुविहः । तेन स्वरूपेण अपत्यक्षतौत्येऽपि ईश्वरादिस्रप्रोपधिसंबन्धात् सप्तप्रकारत्व 10-मित्यर्थः । कवित्त तच पित्रविद्याणीश्वरज्ञानं चेति पाठः । तत्र पित्रविन्द्रयाणीति जन्यजनकभावसम्बन्धेन । प्रद्याये ज्ञानान्यपदार्थको बहुविहः । अतो न 1 प्रमाप्रकरणे 1 विभागान्ति विद्यमिति द्रष्टव्यम् । ईश्वरादिमनोऽन्तबहुवचनान्तद्वन्द्वमात्रपटेऽपीश्वरसहितानि प्राणादीनि व्यावर्तकानि येपामिति ज्ञानान्यपदार्थको बहुविहिरेत्व द्रष्टव्यः । न तु करणविभागः स्वातन्त्र्येण प्रकरणविरोधात् । अत प्वात्र । प्रतीतस्यापि करणविभागस्यप्राधान्येनाविवक्षाञाङ्कयाऽप्रे प्रमाणक्रभणानन्तरं पुनः 1 प्रमाणविभागं 1 प्रतितस्यापि करणविभागस्याद्वाना । । ध्यस्यन्तेन । प्रवं चेश्वरक्षेत्यादि। कावित्कपाठो स्वर्यायेः ॥

२५। अनुमितिरपीति। अपिः पूर्ववत्। तद्िपि त्रिविधमपि॥

२६। उभयाङ्गानि । स्वार्थपरार्थयोरन्वयभ्यतिरेकिगोरङ्गानि न तूभयेषां केवलान्वय्या-दीनामङ्गानि । केवलान्वयिकेवलभ्यतिरेकिगोर्विपक्ष<sup>०</sup>भ्यात्रृत्ति-सपक्षसत्त्वयो<sup>०</sup> रसंभवादिति इष्टन्यम् ॥

<sup>1. &#</sup>x27;साधारणजाहिन्' B. 2. 'कालकतं परतं, यथा—त्रयमा खाविर पुरुषे परोऽयमिति प्रत्ययनिमित्तं परत्वम् ; बालके अपरोऽयमिति प्रत्ययनिमित्तमपरत्वम् । दिक्कृतं परतं, यथा—दूरस्थं वस्तुनि परिमिद्मिति प्रत्ययनिमित्तं परत्वम् ; अट्टर्स वस्तुनि अपरिमिद्दमिति प्रत्ययनिमित्तं परत्वम् ; अट्टर्स वस्तुनि अपरिमिद्दमिति प्रत्ययनिमित्तं परत्वम् । 3. 'च' नास्ति B. 4. '-माद्यो-' A. 5. 'इति' नास्ति A. 6. 'तावत्' अधिकः B. 7. 'प्रयते' A. 8. 'अदे-' B. 9. 'प्रत्यय-' B. 10. '-मनारक्तन-' B. 11. '-सब्बर्यः' A. 12. 'प्रमाविमागकर्त्यः' B. 13. 'कर्र्यविभागानीचित्रमिष्' B. 14. 'च' अधिकः B. 15. 'प्रमावि-' B. 16. 'प्रति' B. 17. 'तर्वतादिना' B. 18. 'मनोचच्यमितान्ते न' B. 19. 'चेत्रपर्वित' B, 20. '-विषयद्या-' B, 21. '-रमावाद्वित' B।

२७। नतु वक्ष्यमाणपक्षच्यापकतादिगर्भाळक्षणपर्याळोचनया केवळान्यय्यादिनिज्ञाः सन्त्य-सिद्धादयो <sup>1</sup>ळिङ्गभेदास्तत्त्वास्फूर्त्तिदशायामनुमितिहेतवश्चातस्त्रैविध्यकथनानुपपत्तिरित्यत आह— तदाभासा इति । असिद्धादय आभासाः, न वस्तुतो ळिङ्गानि । अतो <sup>2</sup>ळिङ्गाभासभेदान्तर-सत्त्वेऽपि ळिङ्गञ्जैविध्यमक्षतमेवेत्यर्थः । एवं चाऽऽभासविभागोऽनुदिष्ट<sup>2</sup>विषयकत्वादसङ्गत इत्यपास्तम् ॥

२८। नतु यद्यालिङ्गितार्थसत्यत्वस्य प्रसिद्धत्वात्तद्विषयं तर्कज्ञानं प्रमेति तावदावश्यकम्। न चेन्द्रियजन्यं तत्, निर्धूमत्वादिविशेषणेन्द्रियसन्निकर्षाभावात् । अनुमितिभेदस्तु स्पष्ट एवेति <sup>®</sup>प्रमान्तरमेव तदिति <sup>®</sup> \* प्रमाविभागो न्यूनः। तथा संशयविपर्ययसमाना<sup>-</sup>कारस्यापि स्वप्रज्ञानस्योप-रतबाह्येन्द्रियाजन्यत्वादः बहिर्विशेष्येणापि सममसन्निकर्षे मनोजन्यत्वस्याप्यनुपपत्तेर्विरुक्षण-सामग्रीप्रसूतमप्रमान्तरमेव तदिति अप्रमाविभागोऽपि न्यून इत्याशङ्कग्रह—तर्कस्यप्राविति । तर्को विपर्ययः स्वप्नः संशयविपर्ययाविति यथासंभवं संशयविपर्ययावित्यर्थः । अयमाशयः – निर्धूमः स्यादित्यादेरयमिदानीं निर्धूमः स्यादित्यत्र 10तात्पर्यमवश्यं वाच्यम्, अन्यथा यस्य कस्यचिद्र अस्यैव वा कालान्तरे निर्भूमत्वापादने किमनिष्टमापादितं स्यात्। न च तद्व यस्य कस्यचिदस्यैव वा कालान्तरीयेण निर्विह्नित्वेना । पादियतुं शक्यमिति । यदि निर्विह्नः स्यादित्यादेरिप यद्ययमिदानीं निर्वह्विः स्यादित्यत्रेव 12 तात्पर्यम् , न 13 वास्येदानीं निर्वह्वित्वं निर्धूमत्वं वा वास्तवं 14 संभव-तीत्यसत्पदार्थविषयत्वादाहार्यारोपातमा विपर्यय एवायम् । न च विपर्ययेऽपि विशेषणेन्द्रिय-सन्निकर्पापेक्षा तथात्वे 1 व्या विपर्ययान्तरवदुपपत्तेरिति । स्वप्नस्तु कश्चिद्यं गजस्तुरगो वेत्यादिः संशय एव । 1 °कश्चित्तरगो गज1 ° \* एवायमित्यादिविपर्यय एवेति समुदाये वाक्यपरिसमाप्तिः । न च सामग्रानुपपत्तिः, ज्ञानान्तरोपनीते बाह्ये धर्मिणि सन्निकृष्टेन मनसैव तदुभयजननसंभवादिति 17 । वस्तुतस्तु तर्कस्य संशय एवान्तर्भावो ग्रन्थकृतोऽभिप्रेतः एककोटिकत्वादि । विरोधाचदनङ्गीकाराभि-धानस्यापि र्किचित्कर्तृकसंशयान्तर्भावस्वीकारप्रसिद्धिपूर्वकत्वादन्यकर्तृकत्वे वा तद्वचनेऽपि प्रत्यवस्थानसाम्यात् । अत एवैतन्मतमत्र । कश्चिदाह । तर्कः संशयेऽन्तर्भवतीत्यादिनोद्राज्य एककोटिकत्वान्निराकृतमन्यत्र । अन्यथा दुषणभिया केनाप्यनङ्गीकारे <sup>३०</sup>दोषनिषेधस्याप्यनुपपत्तेरिति यथान्यासमेव साधीषः॥

२९। सदिकल्पकेति। अत्रापि सविकल्पकस्य विशेष्यावृत्त्यप्रकारकज्ञानरूपायां प्रमायां

भिदा-' A. 2. 'लिङ्गाभासात्तरिकें B. 3. '-विषयला-' B. 4. '-हिषय- तर्कज्ञानम्' B. 5. 'चेन्द्रियनं' B. 6. '-मेतिदिति' A. 7. '-धिकरण-' B. 8. 'चं चिक्त B. 9. 'चून्:' नाह्नि A. 10. 'चव्यं' नाह्नि B. 11. '-लेनानापादिवित्' A. 12. 'एव' नाह्नि B. 13. 'चा-' A. 14. 'संभवतासत्यार्थेला-' A. 15. 'वा' नाह्नि B. 16. 'कचित्तु गज' A. 17. 'द्रष्टव्यम्' षधिकम् B. 18. '-विरोधादनङ्गी-' B. 19. '-मग्यव' B. 20. 'दीवैनिविधस्यापि' A.

तद्वृत्तिप्रकारकज्ञानरूपायामप्रमायां च निर्विकल्पकस्य तु म्प्रागुक्तप्रमायामेत्रेति यथासंभवमन्त-र्भाव व्हत्यवर्षेयम् ॥

- ३१। ननु प्रायेणानेन वृन्दावनविद्वारिणा हरिणा भवितन्यमिति उर्श्वमिव दृश्यते किंत्विदे-तिद्विति व प्रतीयमानाकारावृद्वाऽनध्यवसायौ न निश्चयाविति स्पष्टमेव। न संशयाविप पूर्वस्यैक-कोटिकत्वादपरस्य सर्वथैवापि 'स्फुटकोटिकत्वादतस्तदनभिधानादप्रमाविभागन्यूनतेत्याशङ्भ्याऽऽह — उहानध्यवसाययोरिति। उत्कटैककोटिकानवधारणज्ञानत्वेन वस्यमाणानध्यवसायरुक्षणवशेन चोहसंभावनानध्यवसायायवान्तरसंज्ञाभेदेऽप्यनवधारणज्ञानत्वेन संशयत्वमविशिष्टमित्यर्थः॥
- ३२ । °दुःखमपीति । दुःखकारणमात्रप्रभवं दुःखमि द्विविधं सांसारिकं नारकं चेति योग्यतया द्वैविध्यसूग्रमित्याद्वः । तत्र ययपि दुःखकारणमात्रप्रभविमिति विशेषणमनर्थकं तथाऽपि दुःखकारणाना-मानन्त्येन तन्मात्र प्रभवस्य दुःखस्यापि विशिष्याशक्य । संख्ययावद्विभाजकोपाधित्वमुप-दर्शयितुं "न तत् ; किं त्वत्रैव तद्गिधानमभिप्रायान्तरमाकाङ्क्षति । तदुच्यते । दुःखं दुःखकारण-मात्रप्रभवमपीत्यन्वयः । प्रभवत्युत्पद्यते । ९६ स्मिन्निति प्रभवः । उत्पत्यवच्छेद्कत्याऽधिकाणकोटि-निविधं शरीरं दुःखकारणमात्रं दुःखकारणमेव, न । तुः खखकारणमि । तद्यमर्थः —यस्योत्पत्य-वच्छेदकं शरीरं दुःखावच्छेदक्तेव, न स्थावच्छेद्दकम् । १ तत् स्थानवच्छेद्दकशरीरावच्छेदं । १ भे नारकं दुःखमप्रेकमस्ति, तद्वच्छेद्दकसरीरावच्छेदं । अपि-शब्देन स्थानवच्छेद्दकस्यादिति । अपि-शब्देन स्थानवच्छेदकम्वाचिति । विशिष्य तद्वनिधानमन्तर्नयति ।

इच्छाऽपीति । छखदुःखाभावविषया तदुपायविषया चेत्यर्थः ।

प्रयत्नोऽपीति । ¹ विहितादिभिर्हरिहरस्मरणादिभिर्विषयतया रूप्यत इति तथा, स्वरूपेण सस्याविहितत्वादिति । क्रचित्त स्पष्ट एव विषयान्तः पाठः॥

<sup>ा. &#</sup>x27;प्रागुकायां प्र-' B. 2. 'इति ध्येयम्' B. 3. 'च' नास्ति B. 4. '-स्पृष्ट-' B. 5. 'जत्तव्यत्तिदिक्-' A. 6. 'दु:खं प्रतिकृत्तवेद्यमात्मनोऽरोचमानमेकप्रकारमेव भविति । दु:ख-कारणानि यरौरादीनि तन्माचं प्रभव उत्पत्तिस्थानं यस्य तद दु:खकारणमावप्रभवम् । मात-णन्दोऽपर-प्रकारितरास्थं इति जिनवर्षनः । 'दु:खमिप दु:खमाचकारणप्रभवं सुखसाधनोपादानप्रभवं च' इति किचित्। ७ '-प्रभवदु:ख-' B. 8. '-प्रकाकण्यनसंख्यावद् विभा-' A. 9. 'न' नास्ति A. 10. 'विकितित' A. 11. 'तु' नास्ति B. 12. 'ऋषि' अविकः B. 13. '-क्ष्ट्येयना-' B. 14. 'नारकदु:ख-' B. 15. '-स्प्रदु:खं' A. 16. 'विचिति विधिप्राप्ती धमचेचित्रवेषयो यस्य सः विचित्रविषयः, विषयसस्य प्रत्येकमभिसस्यभात्, यथा—दिवयातिनित्तसुय्यमः । प्रतिषिद्धः प्रस्ते त्रकारणीयत्वन प्रतिपादितः पापचेत्रविषयो यस्य स प्रतिषिद्धविषयः, यथा—परदारगमनचीर्यादिकरणनिम्मसुद्यमः । उदासीनो न विचित्री नापि निविद्यो विषयो यस्य स उदासीनविषयः; यथा—गरौरकख्युयनायथेदस्य-चलानिद्ययवः, तस्य ग्रास्त्रेषु करणीयाकरणीयत्वाभ्यामप्रतिपादनात् पुख्यपापयोरच्चित्वाव' द्वि जिनवर्द्धनः।

- ३३ । 'गुरुत्विमिति । च-कारेणानवयविनिष्ठत्वसमुखयादेकावयविनिष्ठमनवयविनिष्ठं चेति विभागो विवक्षितः । एक-पदं व्यासज्यवृत्तिशङ्कानिरासायः । तत्रावयविनिष्ठस्य गुरुत्वस्यावयव-गुरुत्वजन्यस्य तदन्यत्वात्तुलारूढावयवद्वयपिश्चयाऽवयविनयिक्ष्यः वारिषतुं समाहार-रूपमित्युक्तम् । समाहारेण मिश्रीभावेनेव रूप्यते, न त्ववयवगुरुत्वापेक्षयाऽन्यत्वेन विलक्षणावनत्य-दर्शनादित्यर्थः । कुतः पुनस्तदन्यत्वावश्यकत्वे विलक्षणकार्याजननम् । ईषद्वेलक्षण्येऽपि विलक्षणकार्यादर्शनस्य । बहुतरभाराकान्ततुलास्थले । तदिधकिकिचिद्रगुरुत्वप्रवेशेऽप्यवनतिवैलक्षण्यादर्शनेनाविरोधादिति दिक् ॥
- ३५ । °स्नेह इति । स्वाभाविकः साक्षात्संबद्धो<sup>ः</sup>, जले औपाधिकः, <sup>ः</sup>परम्परासंबद्ध-स्त्तैलादौ ॥
- ३७ । धर्म इति । प्रवर्तको यागादिविषयप्रवृत्तिसाध्यः, निवर्तकः कळञ्जभक्षणादिविषय°-निवृत्तिसाध्य इत्यर्थ इत्याढुस्तन्न ; निषिद्धनिवृत्तेर्धर्मजनकत्वानङ्गीकारेणापसिद्धान्तात्, प्रत्यय-विरोधाच । तस्मात् प्रवर्तकः फळकामनयाऽजुष्टानादुत्तरोत्तरभोग<sup>10</sup>प्रवन्धप्रवर्तकः । निवर्तक-स्तत्त्वज्ञानोत्पत्तिप्रतिवन्धकदुरितनिवर्तनेन तत्त्वज्ञानमुत्पाद्य संसारनिवर्तक इत्यर्थोऽत्रगन्तन्त्रः । च-शब्देन <sup>11</sup>फळावसानः कीर्तनादिना <sup>13</sup> नाश्यश्चेति <sup>13</sup>विधान्तरं समुचिनोति ॥
  - ३८। अवर्णातमक इति। ध्वनिरिति यावत्।।
- ३९ । अनित्यैकरूपा 14 इति । एकं रूपमेकरूपम् , अनित्यम् एकरूपं येषां ते तथोक्ताः । अतो न बहुवीहौ संख्यायाः पूर्वनिपातः । अन्ये इति । रूपस्तस्पर्शसंख्यापरिमाणपृथक्त्वबुद्धीच्छाप्रयत्न-
- 1. 'गुरुलं भारापरपर्थायं विधा भवतिति गस्यते। सं सामस्त्रान आहारस्य एकत सेसनं वहनां वस्तुनाम् अस्मितित समाहारस्यरं तत्स्रमानं यथा लघूनामप्यक्तंत्तादीनां वस्तुनां संमितनाद भारो भवति तत्समाहाररूपं गुरुलं भवति। एकिम्नवयिनि सीहलीष्टादी निष्ठा यस तदिकावयिनिष्ठं तस्येक्स्यापि वहुभारतात्' द्वि जिनवर्षतः। 'अनिस्य द्वायुकादौ तरगुरुल्सिनिस्यम्। नितेन परमाणौ नितनम्' हित मुक्तावली। 2. 'निराकरस्याय' B. 3. 'विज्वकार्या-' A. 4. '-द्रभैस' A. 5. '-क्रान्तस्य तुला-' A. 6. 'नृत ष्टतादिषु स्वाभाविक एव सेहः किंगोचते इति चिन्न। प्रवादि सेहविकलं पार्थि वलात् लीष्टवत्। स्थवा भौमायीस्वनसात् त्यादिवत्' इति जिनवर्षतः। 'तेले उपस्थमानः सेहोऽपि जलीय एव। तस्य प्रकृष्टताद्रमुल्सम्। अपकृष्टक्षं हे हि जलं विद्वः नाश्यति' इति मुक्तावली। ७. '-संक्रमों A. 8. 'परस्परद्या संवन्ध-' A. 9. 'विषय-' नास्ति A. 10. 'प्रवन्ध-' नास्ति B. 11. 'पापफलिन दुःस्रभोगेन श्रवसानं पर्यन्ती विनाशो यस्य स फलावसानः, यथा श्रवमं हिसादिकं विधाय स्त्रसानाद्वर्थोनिषु केदनभेदनादीनि फलानि मुक्ता तेन पापेन श्रीवो मुच्चते, न पुनर्दः समोगं विना। तथा नाग्रवि इति नास्यः। यो धर्मस्त्रप्रसादिना स्त्रीयते न पुनरासफलिन दुःस्रभोगेन, यतो विहित्तिक-पात्रकीऽपि तपोभिः संशोधितात्मा नाधर्यफलानि सुङ्क्ते द्रस्यदेः इति जिनवर्षतः। 12. '-दिनास्य-' B. 13. 'विभागान्तरं' B. 14. 'श्रव एतेषु गुणेषु गन्माद्यो गुणा निल्रेषु परमाखात्राशादिषु स्थिता स्रान्तिस्य द्रस्यः। ।

गुरुत्वद्भवत्वस्रेहाः । तत्र रूपरसस्पर्शाः प्रथिव्यन्यपरमाणुतदितरभेदेन, परिमाणगुरुत्व ॰-स्रोहा नित्यानित्याश्रयभेदेन । द्भवत्वमपि सांसिद्धिकं पूर्ववत् । नैमित्तिकं तु ॰ नित्याश्रय-मप्यनित्यमेव । संख्यापृथक्त्वे जन्याजन्यभेदेनैव ॰, बुद्धीच्छाप्रयत्ना जीवेश्वरभेदेन नित्यानित्यरूपा द्रष्टव्याः । अव्यापकदण्डेके संस्कारो भावनैव, वेगादौ ॰तदसंभवात् । अन्ये ॰स्वाश्रयेति । रूपरसगन्धस्पर्शसंख्यापरिमाणपृथक्त्वपरत्वापरत्वगुरुत्वद्भवत्वस्नेहवेगस्थितस्थापकाः ॥

४० । उत्त्तेपणाद्य इति । प्रत्येकं <sup>7</sup>वात्र बाक्यपरिसमाप्तिः । रूपान्तः ै पाठः स्पष्ट एव । क्रचिद्विषयान्तः <sup>9</sup> पाठस्तत्र विहितादिशब्दाः शब्दपराः । तेन विहितादिशब्दव्यपदेश्या इत्यर्थो विवक्षितः, कर्मविषयस्य <sup>10</sup>सन्ध्यार्थ्यज्ञलादेरविधेयत्वादिति ध्येयम् ॥

४१। सामान्यं जातिरूपमिति । ¹¹नतु दण्डित्वायुपाधिः कथं सामान्यम्, नित्यानेकसमवेतत्वाभावात् ? तथा हि, 'कृत्तदितसमासेम्यः संबन्धाभिधानं भावप्रत्ययेने'ति वचनाह दण्डसंबन्धः संयोगो दण्डित्वम्, न वासौ नित्यः । एवं रूपवत्त्वं तत्समवायो नानेकसमवेतः ।
संयोगासमवायपृथ्गभूतमि वा तद्यदि नित्यं ¹²तदा दण्डित्संबन्धाभावेऽपि प्रतीयेत । अथ
अनित्यं न सामान्यं तल्लक्षणक्षयात् । अथ नित्यस्यापि तस्य व्यञ्जकसंबन्धाभावादप्रतीतौ को
दोषः ? नित्यानेकसमवेतत्वसाम्येऽपि बाधकसद्भावासद्भावाभ्यामेव विशेष उपपत्स्यते । वस्यिति
चाबाधकं सामान्यं जातिः सबाधकम्रुपाधिरिति चेत् ; सत्यम् । किं तु कादाचित्कदण्डपाकपाठादिसंबन्धव्यद्गेषु नित्यवृत्तिषु ¹³दण्डित्वपाचकत्वपाठकत्वादिषु परस्परपरिहारेणाऽऽवर्तमानेषु
सङ्करादिबाधकमेव दुर्निरूपमिति कथमुपाधिः सामान्यमिति चेत् ; सोऽयं सामान्यलक्ष्मणस्याव्याप्रसुद्भावन¹⁴पर्यवसितः श्रमो¹⁴\* भवत हित ¹ःसामान्यलक्षणनिरूपणावसर एव तमपाकरिष्याम

पार्थिवपरमाण्षु गत्मस्य पाकजलात्र नित्यत्वमपरपरमाण्षु च गत्मस्वैवाभावाहिति। अस्ये पूर्वोक्तेभ्यो गुण्भ्योऽविभिष्टा रूपरसस्पर्भसंस्थापरिमाण्ययक्त्वसुदीच्छाप्रयत्नगुरुत्वद्भवत्तस्व हास्या नुद्धीच्छाप्रयत्नवर्जा निताद्रव्येषु नितारूपाः, अनितेषु दाणुकादिषु अनितारूपाः। बुद्धीच्छाप्रयत्न अस्मदादिनिष्ठा अनितार मुक्ततायाम्तिषासुच्छेदात्। ईश्वरनिष्ठाः पुनर्नितार एव, तेषां सार्वदिकत्वात' इति जिनवर्द्धनः।

ा. 'स्त्रेडान्ताः' B. 2. '-गुरुलद्भवलद्भेडा' B. 3. 'तृ' नास्ति B. 4. 'एव' नास्ति B. 5. 'तह-भावात्' B. 6. 'एते संयोगादयोऽव्यापकाः साञ्चयैकदेशवत्तयः । बुडीच्छाप्रयता उभयरूपाः,—साञ्चयैकदेशवत्तयः सक्षदादिषु, साञ्चयव्यापका द्रेषरे । अन्ये एतेभ्योऽविश्रष्टा रूपादयो दादश गुणाः साञ्चयव्यापका एव' द्रिति जिनवर्षकः । तथा च प्रयत्तपाद-भाषी—

'संयोगविभागशन्दात्मविशेगगुणानां प्रदेशवित्तवस्, श्रेषाणानाश्यव्यापिलम् । श्रेषाणानाश्यव्यापिलम् । श्रेषाणानाश्यव्यापिलम् । प्रिंगणानाश्यव्यापिलम् । प्रिंगणानाश्यव्यापिलम् । प्रिंगणानाश्यवद्द्रव्यभावित्वं चैति'। 7, 'वा'  $B_{\bullet}$  8. '-न्तपाटः'  $B_{\bullet}$  9. '-न्तपाटः'  $B_{\bullet}$  10. 'सम्पार्च-'  $B_{\bullet}$  11. 'सामान्यमिल्यनन्तरं चिविषमपीति विशेषो विभन्नविभागप्रकरणात्' द्रव्यधिकः  $B_{\bullet}$  12. 'तदा' नास्ति  $A_{\bullet}$  13. 'दिख्याचक-'  $B_{\bullet}$  14. '-पर्यवसितश्मी'  $B_{\bullet}$  15. '-लच्यावसर एव'  $A_{\bullet}$ 

इत्यलमनेन । 'सामान्यमित्यनन्तरं त्रिविधमपीति शेषो दृष्टव्यः, विभक्तविभागप्रकरणात्'\*। तत्र परजातेरुदाहरणमाह—ज्ञातिः सत्तेति । परापरजातेरुदाहरणमाह—द्रव्यत्वेत्यादिः । आदि-प्रदेन देवदत्तत्वाद्यपर'जातेरुदाहरणोपसंग्रहः । परापरोपाधेरुदाहरणमाह—उपाधिरूपं पाचक-त्वमिति । परोपाधिः प्रमेयत्वादिः । अपरोपाधिरेतत्कालीनैतदुव्यक्तिविशेषत्वादिः स्वयं दृष्टव्यः ॥

- ४३। विभागन्यूनतां परिदृरति—मध्यत्वमिल्यादिना॥
- ४४। नतु नीछं तमश्रखतीत्यनुभवसिद्धाभ्यां क्रिया-रूपाभ्यां न तावदङ्ग्यं तमः। द्रग्यमपि वत्ता नाऽऽकाशादिवतुष्ट्यमिति स्पष्टमेव। रूपादेव न अननेवायू। नीछादेव न जलतेजसी। विर्माणनिध्यानिप्यान्तर्यान्तरमेव तमस्तत्कथं नवैव द्रग्याणीत्यान् शक्क्याराऽऽह—अन्धकारोऽपीति। तमःप्रदेशेषूभयवादिसंप्रतिपन्नेनाऽऽछोकाभावेनैव<sup>7</sup>, तदु-व्यवहारोपपत्तेवंपरीत्यस्य वोष्णस्पर्याद्यन्यशानुपपत्तेरशक्यशङ्कत्वाङ्क्पादिप्रतीतेर्श्रमत्वेनाप्युपपत्तेर्न द्रग्यान्तरकल्पनेति भावः॥
- ४९ । ननु मण्यादिसमवधानासमवधानयोर्वहों दृष्टादृष्टान्यतरवेगुण्यानुपपत्तेः सतोऽप्यदृष्ट-वेगुण्यस्य दृष्टसकळकारणाप्रतिद्वन्द्वितया प्रतिनियतपुरुषीयदृष्टादृष्ट्यवस्थानुपपत्तेः किंचिद्तीन्द्रिय-ममेरनुपाहकमुन्नीयते । तच दृष्यादिकारणमात्रवृत्तित्वान्न दृष्यादिमान्नमिति पदार्थान्तरमेव सेन शक्तिरिति कथं ससेव पदार्था दृत्यत आह्-"शक्तिः स्वरूपमेवेति । 10स्वमसाधारणं प्रति-

<sup>1.</sup> श्रयमंशी नास्ति B. 2. '-लेलादिना' B. 3. '-जाल्युदा-' B. 4. 'च' A. 5. 'न मनी न वायु:' B. 6. 'निर्गन्धन-' A. 7. तथा हि क्यादस्यम्-'द्रव्यगुण-कर्मानिष्यत्तिवैधर्यादभावसामः' (वै० स्० ५।२।१८)। विस्तरयः सर्वदर्शनसंग्रहे अवगन्तव्य:। 8. '-वैपरीव्यचीख-' ? A. 9. 'नतु एते सप्त अपि पदार्था; प्रक्तिमन्तः कार्याष कुर्युसद्रहिता वा ? हितीयपचे प्रथिवीव दहनीऽपि दहनिक्षयां न कुर्यात, दाहकत्वाहिश्रीवात्। प्रक्रिमन्त्रभेत तर्षि सा भितः अष्टमपदार्थः किं नावादीतााम्ह्याऽऽह—भितः सद्पमेव। भित्तर्दहनादीनां स्वद्यमेव, न पुन: पृथक् पदार्थ इतार्थ:। ननु दाहकत्वस्य स्वाभाविकताङ्गीकारे मणिमन्दीषधीनां सानिध्येःपि ज्वलनोऽङ्ख्यादि प्रज्वालयेत, खभावस्यान्ययाकत्तंमश्च्यतात्। न चैवं हम्यते, तकाह दाहकलं नाम श्रिक्तिंद्सतः पृथग्भूताऽस्ति, सा च मणिमचादिसात्रिध्येन प्रतिवध्यते, तत्य चदाहकालं पावके इति चेत्; तदपि पाज्ग, यतो दहनसंदेश एव स्वभावी यत्तादशमणिमलादीनामसाविध्य एव दाहकलम्, न तत्साविध्ये; यथा लीहस अधसान्तपाषाणसात्रिध्य एव स्रतन्ता क्रिया, न पुनरसात्रिध्ये, तस्य तथाविधसभावलात्। ननु शक्त्यनङ्गीकारी गगनेन्दीवरवत् न किञ्चिद् वस्तु कार्यं कुर्यात्, निः गिक्तिकलाविभिषादिति चेद्दः, उच्यते । भक्तिः मिक्तिनती तद्रहिता ्वा ? आदी, सैव शक्त्रक्तरं वा ? सा चैदात्मायय:। शक्त्रक्तरत्वे स्पष्टेवानवस्था। दितीयपवी, सा शक्ति: खायये किञ्चिडिग्रेषं करोति न वा १ करोति इति चैत्, व्यास्तोऽसि ; भवन्त्रते नि:शक्तिकस्य गर्गनेन्दीवरायमाण-लात्। नेति चेत्, पूर्ववत् शक्तात्पत्ताविप अदाक्तकलीव पावके विशेषानाधानात्। अय पूर्वेमिप दाहकतः-मस्तीति चैत्, तर्द्धि प्रक्याः कि फलम् ? तथात् न प्रक्तिः खरूपात् प्रथमिति'—जिनवर्द्धनः। 10. 'खनधारचं' A.

बन्धकदशान्यावृत्तं रूपं धर्मः । प्रतिवन्धकाभावः कारणतावच्छेदकं दण्डत्वादिकं वाऽसाधारणः-कृपमितिः ध्येयम् । न पुनर्वहिरेव शक्तिः, शक्तो वहिरिति हि प्रयोग-प्रत्ययौ, न श्रक्तिर्वहि-रिति । अयमाशयः—प्रतिवन्धकं विनाशितशक्तेः शक्त्यन्तरोत्पादे प्रतिवन्धकाभावसहकारिताया आवभ्यकत्वादः, दोषाणामुभयं समाधेयतया तेनैवोपपत्तौ न पदार्थान्तरकल्पनेति ॥

४६ । ननु वण्डीति व्यवहारों न वण्डदेवदत्ततत्संबन्धावस्त्रनः, प्रत्येकं व तदापत्तिर्मिस्तिताव निस्न सम्बन्धित्त व प्रसङ्गः, अतिरेके नाममात्रे विवादपरिशेषापत्तः, दण्डदेवद्तः तत्संबन्धा इत्यतोऽविशेषप्रसङ्गाव । अतः पदार्थान्तरमेव विशिष्टमिति समैवेत्यनुपप्रमित्त्याशङ्क्ष्याऽऽइ—विशिष्ट (वैशिष्ट्यं ?) त्विति । यथायथं गुणप्रधानमावापन्ना इति शेषः । इदिमहाभिसंदितम्—दण्डीति दण्डदेवदत्ततत्संबन्धा इति चानयोनांस्त्येव विषयभेदः, तमादायाऽपि जायमानसम्हास्त्रम्वनादिशेषप्रसङ्गे तदुत्तरोत्तरिववयभेदाःभ्युपगमेऽनवस्थापातातः ; किन्तु गुणप्रधानमावापत्तिकृत एव विशेषः । दण्डीत्यत्र हि दण्डो गुणभावेन "मासते प्रकारत्वातः, देवदत्तः प्राधान्येन, संबन्धस्तु न गुणो नापि प्रधानम्, अतः स्वरूपेणैवावभासते 10 । समृहास्त्रन्ते दण्डादयः सर्वे प्राधान्येन, दण्डत्वादीनामेव तत्र प्रकारत्वेनाप्रधान्त्यात् । अतो यो यिन्नस्त्रितो यिन्नष्टः संबन्धः, स एव तत्र तद्वेशिष्ट्यमिति न कश्चिद्व दोष इति । इदं च पदार्थान्तरतावादिपक्षप्रतिक्षेपाविष्टस्य 11 समानतन्त्रसिद्धान्तस्योपादानं नात्यन्तमसङ्गतम्, 'अन्येः सह विरोधे तु वयं पञ्चोत्तरं शतम् [महारु भारु] इत्यादिदर्शनात् । अत एव, 'परस्परितोषे 12ि वयं 13पञ्चेन 14ि शतम् [महारु भारु] इत्यादिदर्शनात् । अत एव, 'परस्परितोषे 12ि वयं 13पञ्चेन 14ि शतम् [महारु भारु] इत्यादि निदर्शनीकृत्य तमस्युन्तस्य दिर्वचनं दोष इति 13प्रस्वान्तं वक्ष्यति—'वैशिष्ट्यमन्यञ्यावृत्ति'रिति । अतो न तत्त्वस्रस्य हर्वचनं दोष इति 13प्रस्वान्ति वक्ष्यति—'वैशिष्ट्यमन्यञ्यावृत्ति'रिति । अतो न तत्त्वस्रस्य हर्वचनं दोष इति 13प्रद्वयम्य ॥

४७ । नन्वात्मधर्मेण ज्ञानेन घटादेरसंबन्धात् 'ज्ञातो घट' इति व्यवहारानुपपत्तिरतिप्रसङ्गो<sup>16</sup> वा, इष्ट इत्यादिव्यवहारप्रति<sup>17</sup> बन्धस्य स्वविपयतानियामकज्ञानविपयतासङ्गवेनानवस्थानात्<sup>18</sup> । अतो विषयतानियमाय ज्ञातता पदार्थान्तरमेष्टव्यमिति विभागन्यूनतामाशङ्क्याऽऽह—1ºक्षाततेति । ज्ञातताया ज्ञानान्तराविषयत्वेऽसिद्धिप्रसङ्गात्, विषयत्वे च ज्ञाततान्तरकरूपनेऽनवस्थानात्, <sup>2</sup> स्वभावसम्बन्धेनैव <sup>21</sup>विषयतानियम इति भावः ॥

४८ । नतु सप्तस्विप पदार्थेषु केन केनचिदाकारेण प्रतीयमानं सादृश्यं न सप्तान्तर्भतमेवेति

<sup>1. &#</sup>x27;स च' वधिकः B. 2. 'ऽसाधारणं रूप-' A. 3. 'शिकारित' A. 4. '-कनाशित-' B. 5. '-णां तूमय-' B. 6. 'चिप' वधिकः B. 7. '-िर्मोलितास्वन्तनः' B. 8. 'तत्' नास्ति A. 9. 'वनमास्तं' B. 10. '-णैव भासतं' B. 11. '-प्रतिचिपेऽभिनिविष्टस्तं' B. 12. 'तु' B. 13. 'पश्च' B. 14. 'शतानि ते' B. 15. 'ट्रष्ट्यम्' नास्ति B. 16. '-रिति प्रसङ्गो-' A. 17. '-वन्साय' A. 18. '-नासुस्थानात्' A. 19. 'ज्ञाते वस्तुनि ज्ञाततास्वणो यो धर्भः प्रतीयते स., ज्ञानेन सह यः सस्वसः विषयिविषयभावल्यणः स एव, न वस्तुविषयो धर्भ इति'—जिनवर्ष्वः। 20. '-भाव-'नास्ति A. 21. 'विषयस्त-' A.

परार्थान्तरमेव तदित्यत आह—'सादृश्यमिति। तथा च सामान्यस्य समवायेन सर्वत्रा-वृत्ताविष परम्परासम्बन्धेन सर्वत्र वृत्तिरविरुद्धेति भावः॥

- ४९ । गुरुत्ववञ्चञ्चत्वमपि गुणान्तरमेव विनिगमकाभावे विपरिवर्तप्रसङ्गेन भावाभावरूप<sup>2</sup>न् विभागस्य दुर्वचत्वादित्यत आह्—लञ्चुत्विति । गुरुद्वयारुथस्य गुरुत्तरत्ववत् अनुद्वयारुथस्य ल्युतरत्वप्रसङ्गादेव विनिगमकात् । अनन्यथासिद्धपतनहेतुतया गुरुत्वस्यैवासाधारणफल्रहेतुतया ल्युत्वस्याकल्पनाच्च अभावरूपता 'क्युत्वस्येति भावः ॥
- ५०। शङ्किष्यमाणन्यूनतापरिहारमाह—यवमन्यस्थापीति। अन्यस्योक्तेभ्यो मध्यस्वा-विभ्य इति शेवः। किं तन्नोदाहरणगवेषणयाः, संख्येव वताबदुदाहरणमित्याह—यथा संख्याया इति। अन्ये तु यथा संख्याया गुण एवेति व्यस्तमन्वयमाहुः । तन्नैव-कारवैयर्थ्यमिति व भाति॥
- ५१। नित्यानां कारणात्वमैदेति। एव-कारेण नित्यभावेषु कार्यत्वयोगो व्यविष्ठयते, न कारणत्वायोगः, अतो नाकाश<sup>10</sup>परिमाणादीनाम्<sup>11</sup> अकारणत्वेऽप्यसामञ्जस्यम्। वस्तुतस्तु<sup>12</sup> <sup>13</sup>पारिमाण्डल्यादिभिन्नसंप्रतिपन्नकारणताकनित्यभावपरमेव नित्य-पदमिति नेव-कारोपदर्शित-व्यापकताविरोध इति दृष्टव्यम् ॥

'पारिमाख्यभिनामां कारणलमुदाहतम्'।

'कार्यां यादकलं कारणलम्' इति शिवादिताः। कार्यां यत्ती यद्पयीगं गच्छति (तत् कारणम्) इति जिनवर्द्धनः। 'अनन्ययासिङ्गीयतपूर्ववर्तिं कारणम्' इति सृष्ठतरं कारणलचण्चायनवानन्वसम्।

(१) येन सक्वैन यस ये प्रति पूर्वहत्तिलमनगस्ति तत्तिनान्ययासिदम्; (२) अन्य प्रति पूर्वहत्तिले ज्ञात एव यस्य ये प्रति पूर्वहत्तिलमनगस्ति तं प्रति तदन्ययासिदम्; (३) अन्यभ क्रुप्तनियतपूर्वहत्तिन एव कार्य-सभी तत्सन्द्रभूतमन्ययासिद्रम्—क्षतप्रदि तर्वसंग्रहादी द्रष्टव्यम्।

भाषापरिच्छे दे सु-

'येन सह पूर्वभावः (१) कारणमादाय मा यस्य (२) । धन्यं प्रति पूर्वभावे जाते यत्पूर्वभाविष्वानम् (३) ॥ जनमं प्रति पूर्ववर्षितानपरिज्ञाय न यस्य रखति (४) । धितिरक्तमणापि यद भवेजियतावस्यकपूर्वभाविनः (४) ॥ एते पद्मान्यवासिद्वा त्रख्वादिक्तमादिमम् । धटादी द्रख्वपादि हितीयमि दर्धितम् ॥ द्वतीयं तु भवेद व्योम कुलालजनकीऽपरः । पद्मी रासभादिः स्यादिनिवावस्यकपूर्वभी' ॥

<sup>ा. &#</sup>x27;चाह ख़ वह भिन्नले चित तहतमूगी धर्मवल्लम्' इति मुताबली । 2. '-कप-' नािल् A. 3. '-ल-' नािल्त् A. 5. '-गविषणादां' A. 6. 'तहुदा-' B. 7. '-नित्याहु:' B. 8. '-नित्व' B. 9. 'भाित' नािल्त A. 10. 'यादि' यधिकः A. 11. 'परिमाणं स्तमानजातीयोत् कृष्टपरिमाणजनकम्' इति न्यायात् । 12. 'वस्तुपारि-' A. 13. पारिमाण्डल्यादीति—तया हि भाषापरिच्छे दे वियनामः—

- १२ । चतुर्थीं शङ्कां निराकरोति—यतेषामिति । विशेषसहेतुत्वं थ सत्प्रागभाषव्याप्यप्रागभाषप्रतियोगित्वं कारणतत्कारणसाधारणम् । तत्राऽऽत्मतत्त्वज्ञानं संसारकारणीभृततिन्मध्याज्ञाननिवर्तकत्या कारणम् । तत्तत्त्वज्ञानसाधनत्या चेतरपदार्थतत्त्वज्ञानमिति विवेकः । व्यवमेष च साक्षात्परम्परासाधारणप्रयोजकभावमिभिप्र त्येतेषामिति बहुववनं व्यायुङ्कः । एतेनात्मतत्त्वव्यानं संसारकृतशाखाम् अस्तम्यमानस्वाज्ञाननिवर्तकत्या परमुद्दिश्यताम्, कृतमितरपदार्थतत्त्वव्यानं संसारकृतशाखाम् अस्तम्यमानस्वाज्ञाननिवर्तकत्या परमुद्दिश्यताम्, कृतमितरपदार्थतत्त्वव्याने संसारकृतशाखाम् अस्तम्यप्रतिवर्षये शङ्कान्तरम्यवकाशं विदित्वयम् । वत्त्वमनारोपितमिति प्रसम्प्रतिषेषे अमविषयत्वस्य कव्यान्ववित्वेनाप्रसिद्धिः, प्रयुंदासे तु क्षवित्प्रमाविषयः सर्वत्र सत्त्वं स्यात्, आरोपाविषयत्वस्याखामात् ; तथाऽपि यत्र विशेष्ये यवनारोपितमस्तिति यावत्तत्र तत्तत्त्वम् । पर्युदासेन तदर्थसमर्पणं तु विशेष्ये त्रमाविषयः सर्वत्र तत्तत्त्वम् । पर्युदासेन तदर्थसमर्पणं तु विशेष्ये व्यायतिकितया आरोपितसादृश्यखामाय । तेन निःश्रेयसोपयोगिपरस्परच्यावृत्तपदार्थज्ञानजनकः ज्ञानविषयस्तत्त्वमिद्द कथ्यमिति केवखान्वयिन्यतिक्यासिरिति निरस्तम् । न चास्तीति व्यर्थमानत्वविवश्यायां श्यामोऽयमासीदिति ज्ञानविषये श्यामत्वेष्व्यासिः । अविवक्षायां तु पाकरणे श्यामत्वेष्व स्वयं स्वयं
- ५३। स च श्रवणित । श्रविपदपक्षकसंसर्गज्ञानानुमितिः श्रवणम् ; तदितरेतरभेदानु-मितिर्मननम् ; मतेऽथे सजातीयज्ञानधाराकरणं निदिध्यासनम् ; साक्षात्कारः प्रसिद्धः । एते चंद्वारो यथासंभवं पदार्थानां, न न सर्वेषाम् । तज्ञाऽऽस्मनश्रत्वारोऽपि ॥
- ५४। निःश्रेयसं पुनरिति। इदानीं कतिपयदुःखध्वसनिवृत्ये वसमस्तेति। श्रोत्र-मनःप्रभृतेर्नित्यदुःखस्याविनाशादप्रसिद्धिं वारयति—कःर्येति । स्वाविच्छन्नभोगननकादृष्ट-भव मुकारवो।

'एंन्यु पद्मसु अन्ययासिङ्केषु मध्ये पद्ममोऽन्ययासिङ्क आवश्यकः, तिनंत्र परेषां चरितार्थलात्'।

- (१) 'खममवेतकार्यातृपादकलं समनायिकारणलम्'।
- (२) 'समनाधिकारणप्रत्यासन्नमनभूतमामयं मसमनाधिकारणलम्'।
- 'धर्मनिश्रित्रप्रत्तादः द्रव्याण्यकमेतामान्यन्त्रिश्रसम्बादानां पदार्थानां साधर्भवेद्यस्यान्यां तत्त्व-ज्ञानात्रिः वेयसम्' (षे ० स्० १।१।४) इति क्यादः ।
- तथा च 'दुःखनन्मप्रवित्तिविष्याज्ञानानामुत्तरोत्तरापायै तदनन्तरापायादपवर्गः' (न्याय० म्० ११६२) द्ति गीतमः।
- 2. 'प्तदेव' A. 3. 'प्राश्चत्तम्' B. 4. 'अनारोपितं रूपिति—अतिखंतदध्यवसाय आरोपः, तद्रहितं वस्तुनः खरूपं तत्तसम्' इति जिनवर्षनः। 5. 'आत्मा वा अरे द्रष्ट्यः श्रोतयो मन्तयो निद्ध्यासितयः' (३० २-४-५) 6. 'श्रुतिपदपचिका सं-' A.
- 7. '(पदार्थाना ) तत्त्वज्ञानेन उत्पाद्यो निष्याज्ञानद्भपस कारणस प्रव्य सः तेन समानाधिकरणः सत्(निष्याज्ञान )कार्यसूतानां समसदुः खानामभावः दिति शिवादिस्योक्षमोत्तर् (नःचेयस )जनस्यिवस्य पः ।

क्षयेणौदासीन्येनावस्थानेऽपि दोषाभावात् मुक्तौ शरीरेन्द्रियादिकार्यः समस्तदुःखविनाशेऽपि प्रमाणा-भावात् पुनरप्रसिद्धिं वारयति—तदिति । तेन देवदत्तमिथ्याज्ञानेन कार्यस्य समस्तदःखस्याभावो देवदत्तनिःश्रेयसमित्यर्थः । तथाऽपि देवदत्तमिथ्याज्ञानसाध्यतदीयसमस्तदुःखाभावो यज्ञदत्तेऽपि, सोऽपि मुक्तः स्यात्, अत आह—मिश्याज्ञान्ध्वंससमानाधिकरणेति । नत् सौष्ठतिकसकल-दःखाभावो भूतभाविमिथ्याज्ञानभ्वंसैरसमानकालीनोऽपि तत्समानाधिकरण एवेत्यतिभ्यासिरिति चेत् ? न: अधिकरण-परेन काल-रूपाधिकरणस्यैव ग्रहणात् । तथाऽव्यतीतमिथ्याज्ञानध्वंससमान-कालीनत्वं तस्यापीति दोषतादवस्थ्यपरिहाराय समस्तमिथ्याज्ञानमेव तदर्थ इत्यभ्यपेयम् : न चैवं संभवति, शुक्रमुक्तिकाले व्यधिकरणसमस्तिमिथ्याज्ञानप्रध्वंसाभावात् । अत आह-कारणेति । मोक्षत्वाभिमताभावप्रतियोगिदुःखकारणं च मिध्याज्ञानं समानाधिकरणमेवेति <sup>2</sup>तल्लक्षणया समानाधिकरणसमस्तिमध्याज्ञानप्रध्वंससमानकालीनत्वलाभान्न पूर्वदोवः। न चैवमत्तरसमस्त-पदानर्थक्यम् , तादृशि चरमदुःखकालीने पूर्वदुःखाभावेऽतिव्याप्तरन्यथा दुःपरिद्वरत्वात् । न च छखान्तमुक्तौ भोगदशायामतिन्याप्तिस्तदाऽपि मिथ्याज्ञानस्यात्यन्तमनुच्छेदात् इति श्रुतपदार्थ-स्तावदुपवर्णितः : किमिह मिथ्याज्ञानध्वंसोऽपि भूतभाविवर्तमानप्रतियोगिविकस्पनेन कथं सत्त्वज्ञानोत्पाद्यः, वासनानाशाभिधाने वा कथं न ग्रन्थविरोध इत्यादिना शोध्यस्वरूपविख्यमात्र-फलकेन कुसुलक्षालनायासेन ? मन्वीद्दशि निःश्रेयसे कथं तत्त्वज्ञानं हेतुः ? तस्य मिध्याज्ञाम-निवर्तकतयेव छोकप्रसिद्धेरित्यत आह-तत्वज्ञानोत्पाद्येति । ध्वंसविशेषणं चैतत् । तथा च विशेषणीभृतमिथ्याज्ञानध्वंसजनकतया चरमदुःखध्वंसं संपादयतो युक्तं समस्तदुःखाभाषात्मकः निःश्रेयसहेतुत्वं तस्य एकदेशोपगमापगमहेतुनामिव राज्युपगमापगमहेतुत्वमिति भाषः ॥

५९ । ननु न तत्कार्यं दुःखमस्ति यद्वव्यवच्छेदाय तत्कार्येत्युच्यत इत्याशङ्क्याऽऽइ—दुःखं त्विति । तथा चाकार्यदुःखव्यावृत्त्यर्थं तदुपादानमुचितमिति भावः ॥

५६ । वृत्तवित्यमाणयोः सङ्गतिं दर्शयन् छक्षणाभिधानस्य चाऽऽवश्यकतां दर्शयने सत् प्रतिजानीते—इ् रानीं छत्तणाधीनत्वादिति । प्रागुदेशप्रवृत्तेन प्रसङ्गात् कस्यिचछक्षणमप्यभिद्वितस्, यथा विभक्तवायुभेदोदाइरणप्रदर्शनप्रवृत्तेन प्राणस्य; अत एवाग्रे तदनिभधानस्, इदानीं छक्षणमेवो- स्यते, इत्येव-कारेण सूचयति । यद्वा, बाळ्ज्युत्पादके प्रकरणे बहुयत्नसाध्यायाः परीक्षाया अनिरूपणं सर्दर्थः । क्षेत्रवरुज्यतिरेकीति । हेतुविशेषत्वमेव छक्षणत्वम् । इतरत् विवरणं विशेषस्य । सत्रापि म केषळ-पदमन्वयव्यतिरेकिणोऽपि क्षचिछक्षणत्वात् । क्षविदन्वयस्य छक्षणताविरोधित्वे

 <sup>&#</sup>x27;समस्त' नास्ति A. 2. 'तक्कचणचये' A.

<sup>3.</sup> केवलव्यतिरेकी (हेतुविश्रेष:) इति—

क्रचिदन्चये व्यतिरेकि गन्धवत्त्वमि न लक्षणं स्यात्। एवं च ¹धूमादेरि लक्षणत्वादिप्रिमे व्यावृत्त्यतुमाने वैधम्यद्दशन्तसमर्पकं धूम-पदं प्रमेयत्वाशुपलक्षणमित्याहुः॥

५८। मनु पदार्थसामान्यछक्षणं किंचिदस्ति न वा ? आद्ये, तदन्वयि—ग्यतिरेकि वा ? आद्ये, न तह्यक्षणम् ; छक्षणछक्षणाभावात्, ग्यावृत्त्याद्यसाधकत्वाद्य । द्वितीये तु, यिष्ठष्ठ-ग्यतिरेकप्रतियोगि तत्तन्नैवान्यापकं स्यात् । आद्यद्वितीये विशेषछक्षणाशक्यत्वम्, तस्य सर्वत्र सामान्यछक्षणपूर्वकत्वदर्शनादित्याशङ्क्याऽऽह—तत्र पदार्थछत्त्वणं कृतमेवेति । पदार्थानां द्रन्या-दीनां सामान्यछक्षणासंभवेऽपि छक्षणमियुक्तेस्तत्र तत्र कृतमेव, अतो न सामान्यछक्षणमनिभिधाय विशेषछक्षणाशक्यत्वमिति विशेषछक्षणमेवास्माभिरभिधीयत इत्यर्थः ॥

५९। तत्र द्रव्यं रुश्यं तिविति। गुणादिव्याद्वस्ये "द्र्व्यत्वेति। सामान्यपर्यं जातिपरस्। तच सौगताशङ्कितमपोद्दवादं प्राभाकराशङ्कितं च संस्थानाव्यङ्ग्यत्वेनाजातित्वं निराकर्तुस्, म रुश्चान्तर्गतम्। ननु द्रव्यत्व एवातिव्यासिस्तद्योगस्यसाधारण्यात् ; अथ द्रव्यत्वसामान्येन योगो विविश्वतः, न तु द्रव्यत्वसामान्यस्य योग इति ; न च तस्यैव तस्य योग इव तेनैव व्योगः संभवतीति चेत्, तत् किं द्रव्यत्वसामान्येन यः संबन्धो द्रव्यस्य स सम्मात्रवृत्तिः ? ओमिति वदन् स्ववचनविरोधस्तावत् स्मारायतव्यः। ततः सिद्धान्तविरोधः पुत्रेण सद्द आगत इत्यादावागमनादेरुभयवृत्तितैव सह-भावार्थः। तदिह तेन समं तस्य योग इति वदत्तैव तावदुभयवृत्तित्वसनुमतमिति कर्थं न विरोधः ? नेयं 'सहार्थ-योगे वृतीया, अपि तु निरूपण-क्रियाकरणे। तन्निरूपितव्य योगो न तन्नैव तेनैव तचुक्तमित्यप्रतीतिरिति चेत्, न ; द्रव्यत्व-निरूपितयोगवदुद्रव्यनिरूपितयोगो द्रव्यत्वेऽस्ति न वा ? यद्यस्ति स प्राचीनद्रव्यत्विरूप्यत्वोगाद-भिन्न इत्युभयनिरूप्यत्वोभाभ्यामनादीयमामोऽनेकप्राद्युणक इव निराध्रयः प्रसज्येत । अथ

ऋषि च---

श्रन्यं साधनं व्याप्यं साध्यं व्यापक्तिम्बते । साध्याभावोऽन्यया व्याप्यो व्यापकः साधनात्ययः'॥

तथा चार्य प्रयोग:---

'प्रिचिती इतरिस्वी भिचते। गत्थवस्वात्। यद इतरिस्वी न भिचते तत् गत्थवत् न भवति येषा आपः। प्रिचिती गत्थवती न भवति इति न। तस्मात् प्रिचिती इतरिस्वी न भिचते इति न। अपित भिचति एवं।

<sup>ा, &#</sup>x27;त्रनुसानादेरपि' ∆...

<sup>2. &#</sup>x27;सामान्यापेचितो योग: समवाध:, तहत् समवेतम्। द्रश्यतं समवेतं यिकान् तत् द्रश्यतः सामान्ययोगि दित्र लचणपरिकार:। 'कियागुणवत् समवायिकारणिमिति द्रश्यलचणपर् (वै० स्० १।११६४)।

 <sup>&#</sup>x27;तद्यीगः' A.

<sup>4. (</sup>सहार्थे मोने' B

नां स्ति, द्रव्यत्वमेव तन्न स्यात्, द्रव्येणासंबन्धात् । किं च तथा योगः स्वरूपसंबन्धो महाकाल इव तद्भाधावादित्यकर्मण्यपीत्यतिन्याप्तिरिति चेत्, नः सामान्यापेक्षितो योगः समवायः. सोऽस्यास्ति तत् सामान्ययोगि समवायीति यावत् । ततो द्रव्यत्वं सामान्ययोगि यत्रेति विग्रहेण समवायेन द्रव्यत्वं यत्रेत्यर्थलाभात् । न च द्रव्यत्वे तदस्ति । न वा कालोपाधौ समवायेन तदिति नातिच्याप्तिः । अत एव सामानाधिकरण्यं योगमादाय गुणेऽतिव्याप्तिरप्यनवकाशा, सामान्य-पद-ेसमभिन्याहारेण योग-पदस्य <sup>थ</sup>समवायत्वलाभात् । इदमपि सामान्य-पदप्रयोजनम् । एवमेर्व-जातीयके सर्वत्र । समर्पकपदाभावस्थले तु विवक्षेवास्य शरणमिति दृष्टव्यम् । अन्ये तु मानं परिमाणं तेन सह भूतं समानं तदुभावः सामान्यम् । परिमाणवत्त्वं तद्योगित्वं तदुवृत्तिपदार्थ-विभाजकोपाधिमत्त्वं रूक्षणान्तरमित्याहुः। गुणवृद्धिति । गुणवदन्यान्यदित्यर्थः । तेन मोत्पत्स्यमानगुणे द्रव्येऽव्याप्तिः, अन्योन्याभावस्य व्याप्यवृत्तित्वात्। अनुत्पन्नगुणद्वव्य-प्रध्वंसपक्षे तु गुणवद्वत्तिपदार्थविभाजकोपाधि भादित्यर्थोऽतो द्रव्यजनकचरमतन्तुसंयोगजनककर्म-जन्यविभागोत्तरक्षणोत्पन्नेन प्रथमतन्तुकर्मणा द्रव्योत्पत्तिसमसमयमेव संयोगनाशान्नश्यति द्रव्ये गुणतत्त्रागभावप्रध्वंसासंभवेऽपि नाव्यासिः। न चैवससंभवि, प्रक्रियाक्रमेण कदाचित् तथाऽपि संभवात् । एतेन गुणात्यन्ताभावविरोधिमदुदुव्यमित्यादि प्रत्यादिष्टम् । समुवायिकारणं चेति । स्वसमवेतकार्यजनकतावच्छेदकजातीयमित्यर्थः । अतो न प्राचीनदोषानुषद्धः ॥

- ६०। 'गुण-रुक्षणं पूर्वं पूर्ववत् । द्वितीये तु सामान्यादिनिवृत्ये पूर्वविशेषणम् । उत्तरे कमेण कर्म-द्रव्ययोः । समवायिकारणराहित्यं च स्वरूपायोग्यत्वं विवक्षितमतो नोत्पद्यमाने द्वव्येऽतिक्याप्तिः ॥
- ६१ । कर्म-लक्षणमि पूर्वं पूर्वंबत् । द्वितीये तु क्रमेण संयोगविभागाजन्यत्वसुभयोराद्यस्य । सदुभयगर्भं च रूक्षणद्वयमत्र विवक्षितमतो नेतरभेदसाधने वैयर्ध्यमन्यतस्य । असमवायिकारणत्वं च स्वरूपयोग्यत्वं विवक्षितमिति न विनन्ध्यत्वस्थकर्मण्यध्याप्तिः । संयोगविभागव्यावृत्त्ये आस्त्रीति ॥
- ६२। °सामान्यमिति । निस्यत्वमात्रं गगने समवेतस्वविशेषितमपि विशेषेष्वतिव्यास-सिस्यनेकेत्यपि । अनेकसमवेतस्वं च सर्वविशेषान्योऽन्याभाववत्समवेतत्वमिति न रूपत्वादान

<sup>ा. &#</sup>x27;समिश्वारिण' A. 2. 'समवायिपरत्नलाभात' A. 3. 'मिह्त्यचेती' A. 4. 'द्रव्यक्रभैभिव्रते सित सीमान्यवाम् गुणः' इति तर्कसंग्रहः। 'द्रव्याययगुणवाम् संयोगिवभागिवकारणमनपेच इति गुण-लचणम्' (वे॰ स॰ १।१।१६)। 5. 'नित्यत्ने सित चनेकसमनेतत्नम्' सामान्यत्मिति मुक्तावली। 'नित्यमिकमनेकानुगते' सामान्यम् इति तर्कसंग्रहः। अत्र नीलकण्डी—'एकपट सद्यक्ष्यक्षमिति द्रष्ट्यम्'। 'न त व्यावक्षक्षमित्यदेः' इति भाक्षरीद्या।

<sup>&#</sup>x27;समदेतमित्यनेन समवायाभावनित्यद्रयाणामसमवेतानां खुदास:। भनेकसमवेतमित्यक्तेन विश्ववाणां

वव्याप्तिरिति वृद्धाः । एक-पदं तु न रुक्षणान्तर्गतं किं तु विशेषवत् प्रतिव्यक्ति नानेकं सामान्यं कि स्वेकमिति एकाकारप्रत्ययनिर्वाहश्चमत्वं तस्योपदर्शयितम् । अन्ये त 'द्रव्यकिरणावलीप्रकाशा'नुसारेण समवेत-पदं वृत्तिमन्मात्रपरमङ्गीकृत्याऽभाव-समवाययोरतिव्याप्तिनिरासायैकमित्याचक्षते । तत्र तदर्थ-तयाऽभिमतमसहायत्वं नोत्पत्तौ, नित्यभावेऽसंभवात् । ससहायोत्पत्तिकान्यत्वं वाऽतिव्यापक-मेव प्राग्वत् । नापि इसौ, इतरनिरूपणानधीननिरूपणकत्वपर्यवसाने इदंत्वादिना प्रतियोगि-संबन्धिनिरूपणानधीननिरूपणयोरभाव-समवाययोरेवातिन्याप्तः, तद्धियैवान्योन्याभावन्याप्यवृत्ति-प्रत्याशया तद्वीननिरूपणकान्यत्वपर्यवसाने तु स्फूट एव जातिपरित्यागः। जातिप्रतीतेर्विशेषणीभतन्यक्तिनिरूपणाधीनत्वेन जातेरपि तथात्वाभावादित्यादि दृषणजातं यद्यप्य-भावसमवायसविकलपकैकवेद्यतापक्षेऽविशिष्टप्रतीतिविषयत्वपर्यवसानेनानुपमृदितासहायपदस्वरसेन--छपरिहरस, अनेकपदवैयर्थ्यमपि योगिनिर्विकल्पकपक्षे विशेषादिनिरासेन ; तथाऽप्यन्यपरस्यापि समवेत-परस्यैवोपादाने लक्षणानन्तर्गतस्याप्येक-परस्येव न प्रयोजनान्तरं प्रतिभाति । भगवदिच्छा-त्मनि च संकेते स्वरूपसंबन्धेनानेकवृत्ती विशेषादिवन्निर्विकलपकविषयेऽतिव्याप्तिः । नन् जात्य-पाधिसाधारणसामान्यछञ्जणस्यास्य दण्डित्वाद्यपाधयोऽपि छक्ष्यास्ते च 'क्रुत्तद्वितसमासेभ्यः संबन्धाभिधान'मित्यादिन्यायेन दण्डसंयोगादिपर्यवसिताः कथं नित्यानेकसमवेता इति चेत १ न : परम्परासंबद्धाया जातेरेवोपाधित्वात्तस्याश्च नित्यत्वात् । कुतस्तिर्द्धं जात्युपाधिवैचित्र्यम् ? संबन्धभेडादेवेति ग्रहाण ॥

- ६३ । विशेषस्त्विति । रूपादिनिवृत्त्ये पूर्वभागस्तत्र सामान्यं जातिस्तद्राहित्यमपि साक्षात्-स्वन्धेन विवक्षितम् । अन्यथा, विशेषत्वोपाधिप्रविष्टाया जातेः परम्परयाऽपि तत्रावृत्तौ विशेषातु-गतस्य व्यवहारस्यैवोच्छेदप्रसङ्गात् । विशेषणोपादानसामर्थ्याद्वधारणगर्भः सामान्यिनिवृत्त्ये चरमभागः । तत्र वृत्तिः "समवाय इति नाप्रसिद्धिनं वा ज्ञानप्रागभावादावित्याप्तिः ॥
- ६४। <sup>9</sup>नित्यः संवन्ध इति । गगनादिव्याष्ट्रस्ये परभागः, संयोगव्याष्ट्रस्ये पूर्वभागः । ननु छलादिसाक्षात्कारजनकमनःसंयुक्तसमवायसंबन्धशरीरप्रविष्टे नित्ये चाऽऽत्मन्यतिव्याप्तिः । तथाऽ-त्रीतानागतसाक्षात्कारे चक्षुःसंबन्धभूते सामान्ये नित्यस्वरूपसंबन्धे चाच्यवाचकभावे चातिव्याप्तिः । मुख्यः संबन्धो विषक्षित इति <sup>•</sup>चाविनिगमपराहृतम् । जातिश्चन्यत्वे सत्यसमवेतभावत्वं तु एकुट-

कर्याणां रुपारीनां गुणानां च तेषामिकमावसमवेतलात्। नित्यमित्यनेन कार्यद्रव्यसंयोगिवभागिहल-पृथकादीनां निरास:। अनेके सन्तो विशेषा अपि अनेकसमवेता: स्पृरिति तवातिप्रसक्तिस्तित्तस्याय एकमिति। केवित् सद्यपरभवेतपदं व्यवच्छे याभावेऽपि राभस्यात् प्रयुक्तमित्यादुः' इति जिनवर्ष्वनः।

<sup>ा. &#</sup>x27;॰वैयर्थमिन' A. 2. 'समवायेन' A. 3. 'गुणक्रियादिविशिष्टयुद्धिः विशेषणविशेष्यसस्यविषया विशिष्टयुद्धितान्, दण्डी पुरुष प्रति विशिष्टयुद्धितन् इत्यतुमाने संयोगादिवाधान् समवाय-सिद्धिः' द्रति मुक्तावजी । 4. 'श्ररीर' नास्ति A. 5. 'पविनिगमकपराष्ट्रतम' A.

- ६५। प्रतियोगिज्ञानाधीनज्ञान इति । अत्र यद्यपि प्रतियोगी न निरूपकमात्रं संयोग-समवायादावतिन्यासेः, नापि विरोधी, तस्याभावगर्भत्वेनान्योन्याश्रयात् ; अत एव न स्वाभाव-विरद्दः, सर्वत्र ज्ञाने विषयीभूतादभावादन्यस्य कार्यतावच्छेदकस्यापरिचये प्रतियोगिज्ञानाधीन¹-त्वस्य ज्ञानुमशक्यत्वं च²; तथाऽप्यभावत्वमखण्डोपाधिरेच छक्षणतया विवक्षितमित्याद्वः॥
- ६६ । पृथिवीत्वसामान्यवती पृथिदी त्यादौ पृथिवीत्वादिना सामान्यवतीति विश्रहात् न कर्मधारयान्मतुवनुपपत्तिः । सामान्यादिपदं च सामान्यनिर्वाहकसंबन्धेन तहस्तालाभायेति न कालादावतिन्याप्तिः ।
- ७० । 'शुञ्द्गुणमिति । बहुवीहेः 'प्रतीतं मत्वर्थमात्रं समवायेन शब्दवदन्यान्यत्वं चेद्व छक्षणम् । तस्य विभुत्वे गगनस्य तद्वतानुषपत्तिरत्तसंयोगाभावात् । 'अयुतसिद्धा-भावादतिप्रसङ्गाचेति शङ्कानिरासाय तु गुण-प्रदृणम् ॥

I. '॰ धीनज्ञानलस्य' A. 2. '॰ शक्यलाच' A.

 <sup>&#</sup>x27;गल्समानाधिकरणद्रव्यवव्याप्यजातिनक्तन्', 'स्रुक्षेण गल्यात्रययोग्यतम्' वा पृथिवीत्रमिति वीध्यम्। सुवर्णन पार्थिवम्। तथा च प्रदीगः—

स्वर्णमपाधिशम्, असित प्रतिषम्भन्ने अञ्चलामस्यस्थीगिऽपि तद्गतद्वत्यनामाद्भैनात्, यद्वेष तद्वेवम्, स्वा-स्वतम्।

<sup>4.</sup> तथा हि, प्रश्नपाद-भाष्यम् (ए० ६८, वै० स्० २।१।२६, २६, २०)—प्रव्हः प्रवचित्र वित्रकारणगणपूर्वकताद् यद्यावदद्रव्यभाविताद् याययादन्यवोपनव्ये । मध्यभिद्रविष्रेषगुणः । मध्यिन्द्रयप्रवच्यात् ह्यास्यान्त्रस्याच्यात् वाद्यस्याच्यात् वाद्यस्याच्यात् वाद्यस्याच्यात् वाद्यस्याच्यात् वाद्यस्य विक्रम् । स्रीवगाञ्चलाद् वैष्रिषिकगुणभावाञ्चन दिक्कानमन्ताम् । परिश्रेषाद् गुणो भ्रता चाकाग्रव्याचिगमे जिङ्गम् । वित्ररस्य भाषापरिच्छे दमुक्तावच्यां (का० ४४ ) कणादम्वाणां (वै० स्० २।१।२४, २६, २० ) विव्रत्युप्तसारमैयानुसम्यः ।

<sup>5. &#</sup>x27;प्रतीत-म-' B. 6. 'विशुद्रव्यत्ने' B.

<sup>7. &#</sup>x27;( पृथक्) अविदानानदी: आधाराधिवयी: सन्तमः अयुतसिश्चिः' इति शिवादित्यः। 'ययीर्वयोर्वयोर्भच्ये एकमिननस्य अपराधितमेवाविष्ठते ती एव ही अयुतसिश्ची विज्ञातव्यी' इति तर्कमाषा। पदार्थानाम् अयुतसिञ्चल ब्रह्मसुत्वभाष्ये [ २-२-१३,१७ ] खिखतनाषार्थेषः।

७१ । 'आदित्येत्यादि । परत्वापरत्वगर्भं छक्षगद्वयिषदि विवक्षितम् । अतो नान्यतर-वैयर्थ्यम् । तत्र 'परत्वानिषकरण'मात्रं गुणादावतिप्रसक्तमित्यतः 'परत्वासमवायिकारणाधार' इति । तत्कारणाधारतामात्रमदृष्टाधारतयात्मन्यतिव्यासमि 'त्यसमवायी'ति । ज्ञानासमवायिकारणा-धारतया पुनस्तत्रैवातिव्यासिरिति 'परत्वे'ति । तादृशदिक्षिण्डसंयोगाश्रये दिश्यतिव्यासि परिदृत्ं-'मादित्ये'त्यादि । पिण्ड एव तां परिदृत्तुं 'परत्वानिषकरण'मिति । एवमपरत्वगर्भछक्षणेऽपि विशेषणकृत्यं दृष्टव्यम् ॥

७२। एवमेव च दिग्लक्षणहुयेऽपि॥

७३। बुद्धिगुण इति तु शब्दगुणसितिबद स्थारुवेयम् ॥

७४ । <sup>°</sup>स्पर्श्रज्ञून्यमिति । घटादिव्यावृत्त्ये पूर्वभागः । गगनादिव्यावृत्त्ये चोत्तरभागः । स्पर्शवदवृत्तिकर्भवद्वत्तिदृत्यत्वव्याप्यजातिमत्त्वमिति तु तात्पर्थम् ॥

७९। चत्तुर्भाद्वेति। विशेष्यमात्रं रसे चक्षुग्रांद्यत्वविशेषितं संयोगादौ विशेषपद्रमुपादायापि तत्परिहारे स्रोहे गुणरहितं रूपत्वादावितप्रसत्तमतः समस्तं छक्षणम्। नतु दैवाचक्षुमांत्रगृहीत-विनष्टं संयोगादावितव्याप्तिः, प्रभातेजस्त्वपक्षे तत्संयोगे तु स्फुटैव, परमाणुरूपे चाव्याप्तिरिति चेत्, अत्राहुः—चक्षुमांत्रप्राह्यजातिमत्त्वसिह् छक्षणम्। रूपत्वादिज्ञातिव्यावृत्तिश्च जातिमत्त्वपदेन्वेति गुणपदमप्यप्रयोजनिति, तत्रः, रूपत्वादिज्ञातेरनुमानादिप्राह्यत्वेनासंभवात् , वश्चुरन्येन्द्रियाग्राह्यत्वस्यापि मनोग्राह्यत्वेनासंभवात् , बाह्यत्वेनेन्द्रियाग्राह्यत्वस्यापि मनोग्राह्यत्वेनासंभवात् , बाह्यत्वेनेन्द्रियाग्राह्यत्वस्यापि मनोग्राह्यत्वेनासंभवात् , बाह्यत्वेनेन्द्रियविशेषणे गुरुत्वादावित्व्याप्तेः। चक्षुःप्रमाणकळौकिकप्रत्यक्षमात्रविपयत्वं तु तदन्याविषयत्वपर्यवसाने गुरुत्व एवातिव्यासम्। तस्माचक्षुरन्यविदिरिन्द्रयज्ञौकिकप्रत्यक्षाविषयवक्षुप्राह्यज्ञातिमान् गुणो रूपमिति छक्षणं विवक्षितम्। गुण-पदं चानुगतप्रत्ययसिद्धप्रभात्वज्ञातिमत्त्रभावारणाय। तद्वद्वितमेव वा छक्षणिति दिक् ॥

७६। रस्तनग्राह्य इति । भन्न रसत्वजातावतिव्याप्तिवारणाय रसनग्राह्मजातिमस्वं विवक्षित-मपि सत्तामादायातिप्रसङ्गीति मात्र-पदमपि दृष्टव्यम् । तन्महिशा च रसनान्यवहिरिन्द्रियज्ञकौकिक-प्रत्यक्षाविषयरसनग्राह्मजातिमान् रस इति पर्यवस्यतीति न कश्चिद्दोषः । गुग-पदं तु स्वरूपकथनाय ।

इति खचणं द्रष्टव्यम् ।

2. तत्र चान्तः करणपरिणामकपत्रा चान्यायिभमतं द्रव्यत्मपासतुं गुण-ग्रहणम्।

तथाचक्षाद-सूत्रम्—

'आस्मे न्द्रियार्थमतिक्वं जानस भावीऽभावय मनसी लिङ्गस्' (वै० सू० १।२।१)। गोतम-सूत्रच—

'युगपज्जानातुत्पत्तिभैनसी जिङ्गम्' (न्याय० स्० १।१।१६)।

4. 'तद्वा चोन्द्रियमगणकवीकिकप्रत्यचाविष्यत्वपर्यवसाने' इतार्षः

 <sup>&#</sup>x27;श्रतीतादिव्यवद्यारहेतु: काल' इति तर्कसंग्रह: । भाषापरिच्छे द (का० ४६) तुजन्मानां जनक: आखी जगतामात्रयो मत: ।
परापरत्वधीहेतु: चंणादि: खादुवाधित: ॥

अतीन्द्रियरसेऽञ्यासिवारणाय पाद्य-परेन पाद्यतावच्छेदकधर्मवरवं विवक्षित्वा रसत्वाद्यतिन्यासि-निरासाय गुण-पदोपादानमिति तु असिद्धिमात्रवारकविशेषणवैयध्यादयुक्तम् । अन्यार्थयाऽपि विवक्षया दोषनिवृत्तिरुचेति ॥

७७-७८ । एवं गन्ध-स्पर्श-शब्दलक्षणेष्वपि ॥

- ७९ । संख्यात्वसामान्यसद्भावे कार्यछिङ्गकं प्रमाणं स्वयन्नेव संख्याया छक्षणान्तरमाह—गणनाव्यवह्यदेति । जन्यगणनासाक्षात्कारत्वाविच्छन्नकार्यतानिक्षितकारणताश्रयो गुणः संख्या हृत्यक्षरार्थः । गणनाभिवदनव्यवहारत्वाविच्छन्नकार्यतानिक्षितज्ञानवृत्तिकारणतावच्छेदकविषयो गुण इति । अयमाशयः—शतं गणना सहस्रं गणनेति शतादिषु परार्द्धपर्यन्तेषु जायमानोऽधमनुगतो गणनाव्यवहारो न तावच्छतादिसंख्याव्यक्तिभरनजुगताभिः शक्य उपपाद्यितुम्, नापि शतत्वादिनाऽनुगतीकृताभिः शतसंख्याव्यक्त्यनुगमेऽपि सहस्रादौ तदसंभवात् । अतो गणनात्व-मेवानुगतं शतादीनासीहशव्यवहारकारणतावच्छेदकं विषयतया कारणं च विषयस्थोङ्गतस्पत्वादिन्वत् तद्वती संख्येति । तत्र विषयत्या कारणे संख्यात्वेऽतिव्याप्तिपरिहाराय गुण-पदम् । संख्येति भावपरो निर्देश इति तु प्रकरणविरोधादयुक्तम् ॥
  - ८०। ैएवमेवंजातीयकेपूत्तरलक्षणेष्वपि द्रष्टव्यम् ॥
- ८१ । पृथकत्वज्ञातियोगीति । यद्यपि पृथक्त्वं गुणो न जातिस्तथाऽपि भावान्तरपरोऽयं निर्देशः । पृथकन्यत्रापि दृष्टव्यम् ॥
- ८२ । अनित्यः संव श्व इति । समवायव्यावृत्त्ये पूर्वम् , घटादिव्यावृत्त्ये वोत्तरपदम् । 
  ननु तन्तुपटप्रागमावस्वरूपसम्बन्धेऽनित्येऽतिव्यासिः ? संबन्धिभिन्नत्वविवक्षायामपि रूपादिप्रत्यासित्तमृत्वक्षुःसंयुक्तसमवायान्तर्गतानित्यवटादिस्वरूपेऽतिव्यासिरेव ? अत एव तत्स्थाने
  गुण-विशेषणमपि निरस्तम् । संयुक्तसमवेतसमवायान्तर्गतेऽनित्ये रूपादाविवव्यासिरिति । अत्र
  बूमः—अनित्यः सम्बन्ध इति समिभित्र्याहारबलादिनत्ये यस्मिन् सम्बन्धत्वं पर्याप्तं स संयोग
  इत्यर्थलाभाददोषः । संयुक्तसमवायादिस्थले हि नानित्यवटादिमात्राशे सम्बन्धत्वपर्यासिर्यत्र च
  विशिष्टे पर्याप्तिर्ने तदनित्यमिति नातिव्याप्तिः । अनित्योभयस्वरूपसंबन्धव्यवच्छेदाय सम्बन्धिः
  भिन्नत्वे सतीत्यपि विशेषणीयम् । मम शरीरमित्यत्र षष्ठ्यर्थमूतेऽद्दात्मिन सम्बन्धेऽति-

<sup>1. &#</sup>x27;॰ धर्मवस्त्रस्य विवस्तितवात् जातिमस्तं' A.

<sup>2.</sup> तथा च वैभेषिकस्चिविती जयनारायण:-

<sup>&#</sup>x27;तसरेणुमद्दत्परिमाणं प्रति द्राणुकातं चिलक्ष्यं बहुत्वमसमद्रायिकारणम्। यत तृचकपिष्डान्यां प्रचययुक्तान्यां तृत्वकपिष्डान्तरमारव्यं तच शिविलाष्ट्यस्योगक्षः प्रचयसाद्दश्वादयिवपरिमाणस्यासमदायिकारणम्। घटादिगतपरिमाणे तुक्रपाचादिगतं महत्परिमाणमसमदायिकारणम्'।

<sup>3. &#</sup>x27;॰ भिन्नलेनापीदं विभे॰' A.

व्याप्तिनिरासाय ऐन्द्रियकत्वेन चेत्रप्याहुः । इन्द्रिय-लक्षणं चानन्तर्भूतसंयोगमपि सम्भवतीति नान्योन्याश्रयः ॥

- ८३-८५ । विभाग-परत्वापरत्व-लक्षणानि संख्या-लक्षणेन व्याख्यातानि ॥
- ८६ । आतमाश्रयः प्रकाश<sup>2</sup> इति । प्रकाशपद-वाच्य इत्यर्थः । प्रदीपप्रभादेरि प्रकाश-पदवाच्यतया तद्वाग्वस्यर्थमात्माश्रय इति । इच्छादिव्याग्वस्यै 'प्रकाश' इति । नतु कर्मादिव्युत्पन्न-प्रकाशपदवाच्यत्विमच्छादेरपीत्यतिव्याप्तिरिति चेत् , न ; प्रोत्तर-काशि-धात्वर्थस्यैव छक्षणत्वात्, इच्छादेश्र कर्माद्यर्थ-धनर्थत्वात् । न चैवं प्रदीपादिव्यावर्तक-पूर्वपदवैयर्थ्यम्, प्र-काशेरनेकार्थतया ज्ञानालोक-साधारणतयाऽऽलोकव्यावर्तनार्थत्वात् ॥
- ८७। <sup>३</sup>निरुपाध्यनुक्,ळवेद्यमिति । अनुकूळिमिच्छाविषयः, उपाधिः प्रयोजकः, स चाऽनु-कूळपद्-समर्पितेच्छोपरागादिच्छात्मा पर्यवस्यति । <sup>4</sup>निरश्च तत्सम्बन्धादिच्छाप्रयुक्तेच्छाविषय इत्यक्षरार्थः । जन्येच्छाजन्येच्छाविषयो भाव इति तु तात्पर्यार्थः । तत्र दुःखाभावव्यावृत्त्यै भाव-पदम् । वेद्य-पदं तु <sup>इ</sup>ळक्ष्यस्य ज्ञानासिद्धिनिरासायैव ॥
- ८८। निरुपाधिप्रतिक्ळवेद्यमिति। द्वेषाप्रयुक्तद्वेषविषय इत्पर्थः। अहिकण्टकादौ तु द्वेषस्तत्साध्यदुःखप्रयुक्तः इति न तत्रातिन्याप्तिः। वेद्य-पदं तु पूर्ववत्॥
- ८९। अधित्वेति । अधित्वमधि-व्यवहारः, स कार्यतया लक्षणं चिह्नं लिङ्गं गमकं यस्याः सा तथा । यिद्वोषणयोगज्ञानादधीं याचक इत्यादिव्यवहारः सा इच्छेत्यर्थः । तेनाऽऽत्मधर्मी-ऽधित्वं कथमिच्छा-लक्षणम् , कथं वा स्व-योगादिधि-व्यवहारप्रयोजके धने नातिव्याप्तिरिति निरस्तम् ॥
  - ९०। प्रज्वलनातमक इति। क्रोघादिपद-वाच्य इत्यर्थः॥

'विषयास्योऽनुज्ञुत्तवेन संवेयन्, मोचावष्टस्थननोभिरात्मभिरत्तिः पि सुसं खुलिविक्त्यर्थसुतं — निरुपाधीति । विषयास्य उपाधिकवेष मोचादिनेवानुक्तवियाः सुः । परं तत्त्वज्ञाने ससुत्पन्न विगतमोचादिमतः यञ्चस्पटिक इव ससुञ्चत्रो नानादुर्यौनिसम्भूतदुः खदायकान् विषयान् विषसित्रभानेन पर्यति नातुक्त्तान् । तनाद योगज्ञ-धर्मानुग्रहादात्मनि यः परमाञ्चादो भवेन् तन् सुखम्' इति जिनवर्षनः ।

<sup>1. &#</sup>x27;संयोग-नाशको गुणी विभागः' इति तर्कसंग्रहः। 2. 'सर्वेव्यवहार हेतुग्णो बुद्धिः' इति तर्कसंग्रहे अन्न भटः। 3. 'सर्वेवामनुकू ववेदनीयं सुखन्' इति तर्कसंग्रहः। अत्र दौषिका—''सुख्यहम्' इत्यादानुव्यवसायन्यं सुखलादिकानेव चचणन्'। नीलक एन्तु—''ननु सर्वेवामनुकू ववेदनीयम्' इत्यादि सूलं सुखादिव वणपरं न सभवति, परद्रयोपमोगादिजन्य-सुल साधुना देप-दर्णनाद्यातिरित्याण्डायां 'सुख्यहम्' इत्यादिश्यचसिद्ध-सुखलादिकमिव जचणम्' इत्याहः।

<sup>4. &#</sup>x27;निर्' इत्रापसर्गस्त्रेत्रायः ; 'निरस्ततत्सम्बन्धाः' A. 5. 'लचणस्य' A. 6. '०स्तृसाध्यदुःख- हेषप्रकः' A,

९१ । 'प्रयत्तव्यवहारेति । प्रयत्तविशिष्टव्यवहारत्वाविच्छन्नकार्यतानिरूपितज्ञानवृत्ति-कारणताया विषयत्वेनावच्छेदकः प्रयत्न इत्यर्थः ॥

९२ । एकवृत्तीति । अहष्टादिभ्यावृत्त्वर्थमसमवायीति । तन्तुरूपादिभ्यावृत्त्ये पतनेति । उद्गच्छतः कन्द्रकादेरुपरि करावाताद्यःपतनदर्शनात्तदसमवायिकारणं संयोगं व्यावर्तयितः मेकवृत्तीति । ननुद्रमनवेगप्रतिबद्धगौरवतया ध्यावद्वेगमपततोऽप्युपरि करसंयोगादुन्सुखवेगविनाशे निष्परिपन्थिनो गुरुत्वादेव पतनं न करसंयोगात्, असत्यपि करसंयोगे वेगक्षये स्वतोऽपि पतनदर्शनात् । न च फछादिपतनहेतुर्वाय्वादिसंयोगः एव व्यावर्त्यस्तत्रापिः प्रतिबन्धकवन्त-संयोगापगमे गुरुत्वादेव पतनसंभवात् । बदन्ति च -संयोगाद्यभावे गुरुत्वात्पतनमिति चेत् : न । प्रतिबन्धकबन्तसंयोगापगमो हि न वायुसंयोगादेव, विद्यमानाश्रयसंयोगस्य विभागैकनास्यत्वात : नापि गुरुत्वप्रयुक्तात्पतनकर्मणः, सति प्रतिबन्धके बृन्तसंयोगे गुरुत्वस्य पतनाजनकत्वातः किन्तु विभागद्वारा पूर्वसंयोगविरोधिनः पवनसंयोगजात्पतनकर्मण एवेति युक्तं संयोगस्य पतनासमवायिकारणत्वमिति साधूक्त'मेकवृत्ती'ति । क तर्हि संयोगाद्यभावे गुरुत्वात् पतनमिति । १ न्यङ्मुखकरतलाकिलतमुक्तमुक्ताफलादावेवेति गृहाण। आद्यत्वेन चात्र पतनं विशेषणीयमतो नोत्तरपतनासमवायिकारणे वेगेऽतिन्यासिः। केचित् वेगः पतन-कारणमेव न भवति, भवति चेन्निमित्तमेव, नासमवायिकारणम् । असमवायिकारणं तु सर्वत्र जातिविशेषाविक्छन्नेष्वाद्यादिपतनेषु गुरुत्वमेवेति वदन्ति । केचित् पतनासाधारणं कारणमिति पाठमाश्रित्य पतनप्रागभावे साधारणा-साधारणभेदभिन्नकारणताश्रयेऽतिन्याप्तिमाशङ्क्य साधारणभिन्नत्वमसाधारणत्वम् ; न च प्राग-भावोऽपि तत्त्वेन कार्यमात्रसाधारणोऽपि तत्तत्प्रागभावत्वेन साधारणभिन्न एव: एवमपि हि कारणताऽवश्यमाश्रयणीया, अन्यथा यत्किचित्रागभावसत्त्वे जातमपि पुनर्जायेत ; न हि कारणीभततत्तत्क्षणिवशेषाभावादेव कार्याद्वयोपपादनं युक्तिमत्, तथा सति दण्डादिसकलकारण-विशेषोच्छेदप्रसङ्गतः, वाकजोत्पादस्थले प्रतिनियतप्रागभावकारणताया निर्णातत्वाचेति वाच्यम् ; अन्योन्याभावस्य व्याप्यवृत्तित्वेनात्यन्ताभाववद्वच्छेदभेदेनावृत्तेरिति परिहृत्याप्यभ्युचयमाहुः। 'अग्रे वृक्षः कपिसंयोगी न मुले' इति प्रतीतिवलादन्योन्याभावस्यापि स्फुटमन्याप्यवृत्तित्वम्। 'सविशेषणे ही'त्यादिन्यायेन संयोगात्यन्ताभावमात्रावलभ्वनत्वे तु 'घटः पटो न भवती'त्यादि-प्रतीतीनामपि पटस्वाद्यस्यन्ताभावावलम्बनस्य छवचत्वेनान्योन्याभाव एवोच्छियेतेति कस्य व्याप्याव्याप्यवृत्तिविचारः स्यादिति ? तन्न ; घटत्यतद्वृत्तिधर्मप्रकारकघटघटत्वप्रतियोगिज्ञान उ वैचित्रयेण तज्जन्यज्ञाने विषयवैचित्रयकल्पनात्। न हि 'घटः पटो न भवती'त्यत्र प्रकारीभवति पटत्वेऽपि प्रकारान्तरमवभासते, न चानवभासमाने तिस्मिन्निःप्रकारकाद्पि प्रतियोगिज्ञाना-

i. प्रशस्त्रधाद-भाष्ये तु—

<sup>&#</sup>x27;हिताहितप्राप्तिपरिहारसमर्थस व्यापारस हेतु:' प्रयक्ष देति ।

<sup>2. &#</sup>x27;धावद्वयोम पततोऽप्यु॰' A. 3. '॰मधोगादिक्यावर्त्तर॰' A. 4. 'पतनम्' B. 5. '॰ज्ञाने' A.

दभावप्रत्यक्षमुदेतुमछम् ; ससम्बन्धिकपदार्थप्रत्यक्षस्य संबन्धितावच्छेदकप्रकारकतद्वधीसाध्यत्वात् । अतः पटत्वप्रकारकपटज्ञानात्तदभावोऽयमित्यवधारिते ैप्रतियोग्यारोपहेतुकनिषेधधीविषयत्वेन ैसंसर्गाभाविम्नत्वाचगमादन्योन्याभाव एवायमित्यवगम्यते । तदिह क्रान्योन्याभावोच्छेदप्रसङ्गो येन 'सविशेषणे ही'त्यादिन्यायेन संयोगात्यन्ताभावाचलम्बनतोदाहृत प्रतीतेर्निष्ध्येत । अस्ति चात्यन्ताभावप्रतियोगिताभिमतस्य संयोगास्य सम्बन्धितावच्छेदकप्रकारकं ज्ञानमिति न घटत्वादि- तुल्यताऽपीत्यलमनेन । अस्मित्र पक्षे 'एकवृत्ती'ति स्वरूपकथनम्, संयोगस्य कर्ममात्रसाधारणत्ययेव व्यवच्छेदात् । अत एव वेगेऽतिव्याद्विनं, तस्य कर्ममात्रसाधारणत्वादिति आद्यत्व- विशेषणप्रक्षेपोऽप्ययुक्त हति द्रष्टव्यम् ॥

- ९४। द्रवत्वश्नुन्य इति । तद्धिन्न इत्यर्थः। एकेनैव भावप्रत्ययेन द्वितीयभावस्यापि लाभाद द्रवत्वगतजातिञ्ज्व इति वा। इदं च द्रवत्वेऽतिन्याप्तिवारणाय, स्निग्धाद्पि प्रतिबद्धद्रवत्वात्करकादेः संप्रहानुद्रयेन स्नेहस्येव द्रवत्वस्यापि संप्रहासाधारणकारणत्वात् । संप्रहः
  स्वारभ्यस्य धारणविकर्षणादिक्षमतासम्पादकः संयोगिविशेषस्तत्कारणतामात्रं कालादेरपीति
  तद्यवावृत्त्यर्थंभसाधारणे'ति । दण्डादिन्यावृत्त्ये 'संप्रहे'ति । असाधारणत्वं साधारणभिन्नत्वमेवेति न संप्रहप्रागभावेऽतिप्रसङ्गः । न वान्यभिचारिणः सांसिद्धिकद्रवत्वादेव तदुत्पत्तेनं स्नेहः
  संप्रहहेतुरित्यसम्भवो लक्षणस्येति वाच्यम्, अनुभवविरुद्धद्रवत्वाद्युत्कर्षप्रयोजकभावस्य पिण्याकचणकचूर्णादिप्रयुक्तिचिक्रणतोत्कर्षेण संप्रहोत्कर्षस्य तयोः कार्यकारणभावाभावेऽसम्भवप्रसङ्गात् ।
  'पिण्याकादिचूर्ण एव स्नेहोऽस्तु, किं तद्यव्यक्षेम जलस्नेहेने'ति तु प्रतिनियतगुणन्यवस्थापनावसरे
  निराकरिष्यामः । तथाऽपि, 'जलस्नेहद्भवत्वयोः संप्रहहेतुत्वे या मूर्तक्रिया अहष्टाद्वारकयद्वयिक्षरणगुगनिमित्ता, सा तत्समानाधिकरणगुगजन्या, स्पर्शवद्वेगवद्दव्याभिवातजिक्ष्याविदिति वित् । वद्यस्यमभावात्संयोगिनो जलस्यापि असति बाधके संप्रहहेतुत्वमिति तत्रातिन्यातिश्वरिति चेत्, न; तदुभयवैद्विष्ट्याधारस्येनाजहत्स्वार्थलक्षणया द्रवत्वतद्ववृत्तिजात्योर्लभेन तदुभयशून्यत्वस्य द्रवत्वत्वद्भन्यदार्थत्वाज्ञलस्य द्वत्व(वित्व विक् ॥
- ९५ । \*स्वोत्पत्त्यवस्थापाद्क इति । स्वोत्पत्तिकालीनस्य स्वाश्रयस्य या कर्मज्ञानार्जव-शालितावस्था तस्याः पुनरसाधारणकारण स्विमत्यर्थः । अत प्वेदवरेच्छादौ नातिप्रसङ्गः । स्वोत्पत्तिकालीनसंयोगितावस्थापादकं कर्म व्यावर्तियतुं 'गुण' इति । ननु स्वोत्पत्तिकालीना स्वाजन्या 'स्वजनककर्मज्ञानार्जवावस्था कथं स्वापाद्या ? तज्जातीयस्थापादनिविवक्षायां तु यद्यत्यन्तं साजात्यमभिमतं तदाऽनुभवावस्थानापादिकायां भावनायामव्याप्तिः । यदि यथा-

I. '॰रोपाइतुक॰' A. 2. 'संसर्गाभावे' A. 3. '॰प्रवीतिर्नि॰' A. 4. '॰भाव-पिष्णाक॰' A. 5. 'संस्कारलनातिमान् संस्कारः' इति तर्कसंग्रहः। 'सामान्यगुणायाविष्रिष्रगुणोभय- इतिगुणलन्याध्यनातिमान्' संस्कारः इति तर्कसंग्रहटीकायां सिद्धालचन्द्रीद्याभिधायां श्रीकष्णपूर्णटिदीचितः। 6. 'जसाधारणं कारणं' A. 7. 'च' A. 8. '॰ऽनुभवावस्थायां भावनाया॰' A.

कथिबत्तदा जनकज्ञानसम्पन्नां गुणवत्तां प्रयत्नादिगुणजननेनेच्छादिकमण्यापादयतीति स्कुटेंब तन्नातिच्याप्तिः । कर्मजे कर्मजनके संयोगे तु स्फुटतरेव । ¹यदीययदवस्थोत्पाद्यस्तन्न तद्वन्स्यापादक इति विविक्षितेऽपि' \* 'प्राचीनरूपातिनि वृत्तस्य भाविरूपादिकं तन्नेवाऽऽपाद्यतस्तेजः-संयोगस्याच्यावृत्तिरेव । एवं ज्ञानधारान्तर्गतज्ञानानामपि । अथ यद्रृपपुरस्कारेण यद्वस्था स्वोत्पत्त्युपयोगिनी तत्पुरस्कारेण तत्र तदापादकत्वं विविक्षितम् ? अनुभवावस्थाऽपि न तत्त्वेन भावनोत्पत्तावुपयुज्यते, किन्तु उपेक्षाभिन्नविश्वष्टिनिश्चयत्वेन ; सा चावस्था पुरस्कृततद्वृपा स्वाश्चये भावनया जन्यत एवेति नाव्याप्तिः ; स्वाश्चयकर्मजसंयोगेन तन्नेव कर्मानापादनान्नात्तिव्याप्तिरिति ; तेजःसंयोगोत्पत्तौ तु, वटादे रूपवद्वस्थाया अनुपयोग एवेति न दोषः । अत एवाऽऽद्वः— 'अज्ञातीयसमुत्पाद्यः' (तार्किकरक्षा०) इत्यादीति मतम् । तन्न ; शिलामभिद्दत्य परावृत्तेऽक्षम्वलण्डादावनुभूयमानस्य कर्मणः स्वाश्चयकर्मजसंयोगजनितत्वेन तज्जनकसंयोगे तथाऽप्यतिच्याप्तिः । स्थितस्थापकस्य कारणगुणपूर्वकत्वेन 'तदुत्पत्तावार्जवावस्थाया अनुपयोगाचेति चेत्, न ; अनुत्याददशायामच्याप्ति 'परिद्वाराय तज्जातीयत्वविवक्षया आवश्यकत्वे स्वोत्पत्त्वस्थापादक-शब्देन कर्मा वा विविक्षित्वा गुणपदसमभिव्याद्वारबलेन भावनावृत्तिगुणत्वसाक्षाद्वव्याप्य-ज्ञातिमान् संस्कार इति लक्षणात् । न च पौनस्कत्त्यम् , ज्ञातिगर्नत्वेऽष्युपिद्वितानुपिहतभेदिमिन्नतद्वर्भावािद्यलमित्वस्थात्वाद्वयस्थात्वाद्वस्थामिव्यद्वस्थात्वाद्वस्थात्वाद्वस्थात्वाव्यस्यात्वाविद्यलमित्वविवेन ॥

९६ । सुखासाधारणकारणमिति । स्रखत्वाविन्छन्नकार्यतानिरूपितकारणताश्रय इत्यशंः। 'पारदायोदिषु स्रखमपि' । धर्मजमेवेति नासम्भवः। न च तथात्वे नरकफल्टवातुपपत्तिः, निषिद्धस्य पारदार्यस्यैवाधर्मद्वारा नरकजनकत्वेन तत्फलभूतस्य स्रखस्यातत्फलकत्वात्॥

९७ । दुःखासाधारणकारणमिति । दुःखत्वाविच्छन्नकार्यतानिरूपितकारणताश्रय इत्यर्थः ।

द्रति तार्किकरचा।

श्रव खलतटीकायां सारसंग्रहाभिधायाम्—

'स्तोत्यादक्तसजातीयस्थीत्यादक: स्वयं च तदिवजातीयी गुण: संस्तार इति । यथा स्नृतिहितु: संस्तारः, स स्नृतमवज्ञानजन्य: स्नृतिज्ञानहितु:, स्वयं न ज्ञानजातीय:। यथा वा वेग: कर्मजः कर्महितु:, स्वयं कर्म न भवति । यथा स्थितिस्थापक: वेष्टनादिकमंजन्यः, वेष्टनादिकमंकारसम्, स्वयं च न कर्महिपः' इति वरदराज:।

<sup>ा. &#</sup>x27;यदीया यदवस्था तत्र तदीयावस्थापादक-सजातीयविकल्पा इति विकल्पितेऽपि' A. 2. 'सजातीयत्वविकल्पाभ्यामुकदोषतादवस्थाचिति' A. 3. 'गातित्याप्तिः' A.

<sup>4. &#</sup>x27;यज्ञातीयसमुत्तायसज्जातीयस कारणम्। स्वयं यस्तृद्विजातीयः संस्तारः स गुणी मतः'॥ पृ० १४०॥

<sup>5, &#</sup>x27;तदुत्पत्तावार्जवावस्थापादकशब्दे' A. 6. '०मतिव्याप्तिः' A. 7. 'पारदार्योदसुख॰' A.

अत्रापि प्रागुक्तन्यायेन सितासितसरित्सम्भेदे स्नानसम्भृतशीतवेदनाया अधर्मजत्वान्नासम्भर्व इति ज्ञेयम् ॥

- ९८। शब्द-लक्षणं रूपादि लक्षणवद व्याख्येयम् ॥
- १०० । व्यापकमात्रमिति । अगरनिवृत्त्ये 'व्यापके'ति । परापरिनवृत्त्ये 'मात्रमि'ति । नतु परस्य सत्तासामान्यस्य प्रमेयत्वादिव्याप्यत्वादसम्भवः ? न च स्वभिन्नजात्यव्याप्यत्वं विवक्षितम् , परापरभावत्वाद्युपाधावतिव्यासेरिति चेत् , न ; स्ववृत्तिसामान्यविभाजकोपाधि-मदन्यूनवृत्तित्वस्य छक्षणत्वात् । तत्र सत्तावृत्तिः सामान्यविभाजकोपाधिजातित्वम् । तद्व-दन्यूनवृत्तित्व सत्तेति नासम्भवः । भावत्ववृत्तिश्च सामान्यविभाजकोपाधिरुपाधित्वम् । तद्व-दृत्यम्यत्वादिन्यूनवृत्त्येव भावत्वमिति नातिव्यासिरिप । प्रमेयत्वादिकं च स्ववृत्तिसामान्य-विभाजकोपाध्युपाधित्ववद्भिधेयत्वाद्यन्यूनवृत्त्येवित नौपाधिकपरसामान्याव्यासिरपीति द्रष्टव्यम् । एवं स्ववृत्तिसामान्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमन्यविभाजकोपाधिमायविभाजकोपाधिमायविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यविभाजकिष्यव
- १०१ । अनादिरिति । आकाशादिन्यावृत्त्ये 'सान्त' इति । घटादिन्यावृत्त्ये 'अनादि'-रिति । नन्यनादित्यं प्रागभावाप्रतियोगित्वमेवेत्यात्माश्रयः । अनुत्पत्तिकत्वस्य तदर्थत्वे-ऽप्युत्पत्तेः प्रागभावनिरूप्यत्वेन तत्तादवस्थ्यम् । सान्तत्वं च ध्वंसप्रतियोगित्वम् । ध्वंसश्र सादिरनन्त इति प्रागभावगर्भ इत्यन्योन्याश्रयोऽपि। गन्धानाधारसमयानाधाराभावस्य च प्रागभावपदार्थत्वे महाप्रलयसनभ्युपगच्छतो मीमांसकादेविद्यसानप्रागभावप्रतियोगित्वावगाहि-भविष्यद्रव्यवहारानुपपत्तिः। गन्धान्तमात्रप्रलये मानाभावेन गन्धध्वंसोत्तरभाविप्रागभावेष्व-<sup>2</sup>समयस्य च कारणतामनन्तर्भाव्य निरूपयितुमशक्यत्वेन तदन्तर्गतप्रागभावापेक्षया अत्राऽऽहुः—भविष्यत्पदासाधारणविषयत्वं प्रागभावत्वम् । ननु भविष्यत्पद-प्रवृत्तिनिमित्तान्तर्गतप्रागभावत्वाज्ञाने ३ भविष्यत्पद्प्रयोगस्यैवानुपपत्तिः ; न चैवं प्रयत्नव्यवहारा-साधारणं कारणं प्रयत्न इत्यादिलक्षणोच्छेदः, प्रयत्नत्वजातेरपि सद्गावेन तदुपजीवनप्रवृत्तस्य ध्यवहारस्यापिछक्षणत्वसम्भवात् ? प्रागभावत्वस्य चैतदतिरिक्तस्यानिर्वचनान्न प्रकृते तत्संभव इति चेत्, न ; पूर्वपूर्वपदप्रयोगविषयत्वज्ञानादुत्तरोत्तरपदप्रयोगोपपत्तेः । न चाविषयत्वदशायाम् अञ्याप्तिः, दशायास्तद्वैशिष्टास्य वा अप्रागभावत्वेनालक्ष्यत्वात्, लक्ष्यस्य च प्रागभावस्य विषयत्वादेवाव्याप्त्यनवकाशात्। न हि तत्तत्कालीनविषयत्वं लक्षणं येन सा स्यात्। किं च, अञ्याप्तिनीम भागासिद्धिरेव । न च किंचिदवच्छेदकाविच्छन्नपक्षावृत्त्या सा भवति, धूम-रहितप्रदेशावच्छिन्ने पर्वते धूमावृत्त्या भागासिद्धः।पत्तेः । एवमपि सा भवत्येवेत्यत एव धूम-

 <sup>&#</sup>x27;॰पाधिमत्त्वम्' A. 2. 'समवायस्व' A. 3. 'प्रागभावजाने' (?) A.

वत्पर्वतत्वं पक्षतावच्छेदकमाहुरिति चेत्, न । निर्धूमपर्वतव्यक्त्यन्तरं व्यावर्रयितं हि तत्, न त तमेव देशकालविशेषाविन्छन्नम् , असामर्थ्यात् । धूमसंबन्धिपरं हि धूमवत्पदं धूमसंबन्धि-भिन्नमेव व्यावर्तयति, न तु तमेव कवित्कदाचिद्धमसंबन्धेनाष्युपपन्नधूमवदुव्यपदेशम् । पाकज-रागदशायामश्यामेऽपि प्राचीनश्यामसंबन्वाभिसंबन्धिना इयामोऽयं घट इति, मूलावच्छेदेन कपिसंयोगशून्येऽपि अग्राविच्छवतत्संयोगाभिप्रायेण सामान्यतोऽयं वृक्षः कपिसंयोगीति व्यवहार-दर्शनात् । अतो यस्यावारभागे परभागे वा धमसंबन्ध आसीद्स्ति भविष्यति चा, स सर्वः सर्वदा धूमवानेवेति न तेन तस्य व्यवच्छेदः, किन्तु धूमविज्ञन्तस्यैवेति, अवच्छेदकभेदेनावृत्त्याऽपि भवन्ती प्राचीना भागासिद्धिर्द्रुद्दरा प्रसन्येत । तस्मान्नैतादश विषये भागासिद्धिः व्यक्षतावच्छेदक-व्यापकताया अविवाते अभागासिद्धेरिकंचित्करत्वाच । एतेन 'गुणबदुद्वव्यमि'त्यादीनि रुक्षणान्यपि यथाश्रुतानि स्वस्थानि, उत्पत्ति कालावच्छेदेन गुगावृत्तावपि संयोगित्वस्येव गुगवच्वस्य द्रव्यत्व-व्यापकताया अविद्यातात् , द्रव्यत्वसमानाधिकरणान्योन्याभाषप्रतियोगितानवच्छेद्कत्वात्तस्येति । प्रागमावत्वमखण्डोपाधिरेवेत्यपि कश्चित् । सादिरनन्त इति । स्वप्रागभावानविच्छन्नकालत्व-व्यापक इत्यर्थः । तेनान्तो ध्वंस एवेत्यात्माश्रयशङ्काऽनवकाशा । प्रागभावलक्षणं चानन्तर्भृत-ध्वंसिमिति नान्योन्याश्रयोऽपि । न च नित्येऽनित्ये वा भावेऽतिव्याप्तिः, पूर्वस्य प्रागभावा-सिद्धेश्तरस्य च ध्वंसदशायामसत्त्वात् । अत्यन्ताभावलक्षणे ध्वंसं व्यावर्तयितुननादिरिति ; प्रागमावमनन्त्रमिति : ैनित्यभावमभाव इति : अन्योन्याभावं च संसर्गेति । न च संसर्गे-न्योन्याभावेऽतिव्याप्तिः, अधिकरणे प्रतियोग्यारोपहेतुकनिषेधधीविषयाभावत्वस्य संसर्गाभाव-पदार्थत्वात् । वतादात्स्यनिषेध इति । प्रतियोगितावच्छेदको धर्मस्तादात्स्यम् , ज्ञानयोर्जन्य-जनकभावस्य ज्ञेययोरारोपात् । 'धुमाहृद्धिमानि'तिवत् उभयत्र ज्ञानलक्षणया वष्टीतत्पुरुवसुपपाद्य अधिकरणे प्रतियोगितावच्छेदकारोपहेतकनिषेधधीविषयत्वमेव तदथोऽवगन्तव्यः । तेन तादात्म्या-त्यन्ताभावे नातिव्याप्तिरिति ध्येयम् ॥

१०२ । <sup>7</sup>नित्यत्वं ध्वंसाप्रतियोगित्वम् । तेन यथाश्चते बुद्धादिध्वंसवत्यात्मादौ नाव्याप्तिः । अनित्यत्वं ध्वंसप्रतियोगित्वम् । तेन तहैव नातिव्याप्तिः ॥

१०३। निरवयवः क्रियावानिति। अनारघ्यः समवायेन क्रियावानित्यर्थः। तेन नः द्वाणुकाद्यवयवानिष्कान्ते परमाणावव्याप्तिर्यथाश्चते अवयवानारभ्यत्वस्य तद्र्यत्वे अवयववेयर्थ्यं च निरवकाशम्। काल-व्याद्वन्ये 'समवायेने'ति। आकाशादि-व्याद्वन्ये 'क्रियावानि'ति।

<sup>ा. &#</sup>x27;॰दुं निवास' A. 2. '॰ताहणि विषयभागा ' A. 3. 'पचतावच्छेदकथापकताया अविचाते' नास्ति A. 4. '॰कालावच्छिद्वे' A. 5. 'निल्लभावं वार्रियनुम॰' A. 6. 'बैकालिकसंसर्गा-विच्छित्रप्रतियोगिताकः अव्यन्ताभावः। तादास्त्रप्रसम्बस्धावच्छित्तप्रतियोगिताकः अव्योन्याभावः' इति तर्कसंग्रदः। 7. वस्तुतस्तु, निल्ललं 'प्रागमावाप्रतियोगिल्ले सित स्त्रं साप्रतियोगिल्लम्'। 8. 'न'नास्त्रि A.

१०४। प्रागविभक्तमपि परमाणुरुक्षणप्रविष्टमवयवं रुक्षयति—द्रुव्धेति। गगनादि-व्यावृत्त्ये 'द्रव्ये'ति। संयोगादि-व्यावृत्त्ये 'समवायी'ति। कारण-पदं प्रामादिकम्॥

१०५ । प्रागभावविद्ति । प्रागभावप्रतियोगीत्यर्थः । तेन नाऽऽत्मादावित्याष्ठिः । (उपोद्धातेनान्त्यावयिनं छक्षयित—द्भव्यानारम्भक्तिनि । द्भव्यसमवायितावच्छेदकविद्वन्नि मित्पर्थः । तत्राद्यमसंभवव्याद्यस्य ; द्वितीयं विभिन्नदण्डाद्यच्यासि-व्याद्यस्य ; तृतीयमनारच्य-द्भव्यविनष्ठतन्त्वादि-व्याद्यस्य ; तुरीयमनुत्पद्मस्पर्धातन्त्वादि-निवृत्त्य ; तदा तस्य तद्राहित्येऽप्यन्योन्याभावस्य व्याप्यवृत्तितया तद्वद्भेदासंभवात् । वस्तुतस्तु तत्तद्वव्यव्यवितावच्छेदकान्युत्पत्ति विशिष्टानि तन्त्वादीन्येव द्भव्यसमवायिकारणतावच्छेदकत्वेनानुगतीकृत्य तद्त्यन्ताभाव एव छक्षणं वा वाच्यम् । अन्यथा, स्पर्शवद्गनन्त्यावयवित्वस्यव सामान्यतो द्रव्य समवायितावच्छेदकस्याभिधानेऽन्योन्याश्रयप्रसङ्गात् । गगनादिव्यावृत्त्ये 'कार्यें'ति । कार्यगुणादि-व्यावृत्त्ये 'द्भव्य'मिति ॥ )

१०६ । यदर्थमन्त्यावयविकक्षणं तदाह— भोगायत्वनमिति । भोगायत्वनकृत्यन्त्यावयविमात्रवृत्तिज्ञातिमदित्यर्थः, अतो न वटादावितव्याप्तिनं वा ध्रष्ठप्तशारीरेऽव्याप्तिः; न चाह्वयावृत्तिज्ञातिमदित्यर्थः, अतो न वटादावितव्याप्तिनं वा ध्रष्ठप्तशारीरेऽव्याप्तिः; न चाह्वयावर्गिरवृत्तिप्रतिमात्वज्ञातिमत्त्वात् प्रतिमान्वविव्याप्तिः, विष्ठावस्थायां भोगे मानाभावेन प्रतिमात्वस्य भोगायत्वनवृत्तित्वाप्तिद्धः; न चेशस्य नृत्तिंद्वादिशरीरे भोगानवच्छेदकेऽव्याप्तिः, तदुपासनाखव्यतदाकारेषु योगिषु तज्ञातीयस्यापि भोगावच्छेदकत्वेनोपपत्तेः । करादि-निवृत्त्यै 'अन्त्यावयवी'ति । न च राहुमस्तकेऽनन्त्यावयविन्यव्याप्तिः, तस्याशरीरत्वेनाखस्यत्वात् । यद्यपि
भोगपदार्थान्वर्गतत्वाक्षात्कारमात्रगर्भशरीरिकक्षणसंभवे भोगपदोपादानं तद्धक्षणाभिधानं चायुक्तम्,
तथाऽपि वृद्धप्रसिद्धकक्षणानुगमनायैव तदुपादानम् ।

१०७। स्वस्तमवेतेति । वटादिसाक्षात्कार-व्यावृत्त्ये 'छखदुःखान्यतरे'ति । तत्राप्येकेक-मात्रोपादाने एकेकसाक्षात्कारेऽव्याप्तिः, युगपदुभयोपादाने वासंभवः, अतः 'अन्यतरे'ति । छखान्यत्वे सति यदुःखान्यत् तदन्यत्वमन्यतरत्विमिति नाननुगमः । विशिष्टभावस्य वाखण्ड-त्वाद्माव्याप्तिवारकविशेषणवैयर्थ्यम् । ईश्वरसाक्षात्कारं व्यावर्तियतुं 'स्वसमवेते'ति । यहृत्तिः साक्षात्कारो भोगत्वेन लक्ष्यस्तत्समवेतस्रखदुःखान्यतरिवपयसाक्षात्कार इत्यर्थः । भाविस्यख-दुःखादिगोचरसामान्यल्झणादिजन्यसाक्षात्कारच्यावृत्त्ये समानकालीनत्वमपि विशेषणमत्र दृष्ट्यम् । यदा तु 'कर्त्वकरणे कृता (बहुलम्)' [पा० २-१-३२] इति तृतीयातत्पुरुषो विवक्ष्यते तदा यथाश्रुतं स्वसमवेतेतिपि निर्थकमेव, पुरुषान्तरीयस्रखादिसाक्षात्कारस्य स्वीयमिन्नकालसाक्षात्-कारस्य च स्वादिविषयाजन्यत्वात् । अत एव स्वपदार्थखण्डनमप्यनवकाशमिति दृष्ट्यम् ॥

 <sup>ं</sup>०द्रखायितव्यापि० A. 2. '०सम्वायिकारणता०' A. 3. '०सुन्पत्तिश्रष्टानि' A.
 '०सम्वायिकारणता०'। 5. तथा हि—'चेटिन्द्रयार्थात्रयः श्ररीरम्' (न्याय० स्० १-१-११)।
 चेटा—हिताहितप्रतिपरिहारार्था क्रिया। 6. भोगावच्छ दक्तोपपत्तः। न च श्ररीरत्वत्रात्यमधुप-गमवीजप्रथिवीत्वाद्सिद्वरतीत्यादनात्त्वं रुपि इतादेः, तच्छरीरस्य तैनसमाद्रत्वात्' A.

- १०८ । यद्यव्यायतनपदस्याधिकरणार्थत्वेऽध्यानन्त्यावयवित्वादेव नाऽऽस्मादावितव्याप्तिर्न वाऽसंभवः, अवच्छेद्कस्य शरीरादेरिप वनादेः सिंहादिनादिमव भोगं प्रत्यधिकरणत्वात्, तथाऽपि गुगस्य सतो भोगस्याधिकरणमौत्सर्गिकं समवाव्येव बुद्धिमध्यारोहेदित्यधिकरणतावच्छेदकत्वं तदर्थं इति स्पष्टयति—यद्वच्छिन्न इति । भोग इति । प्रकृतान्वयवछ्छ्ञधानुवादः । अतो न शरीर-छक्षणे भोगपद्वैयर्थ्यमाशङ्कनीयम् ॥
- १०९। एतावता शरीर-छक्षणं निर्वाद्येन्द्रिय-छक्षणमाह—साज्ञात्कारीति। यथि 

  ग्याक्षात्कारत्वाविष्ठिव्रकार्यतानिरूपितकारणताश्रयत्वं न तद्र्यः, साक्षात्त्वस्य जन्याजन्यवृत्तित्वेन 
  कार्यतानवच्छेदकत्वात्, जन्यसाक्षात्कारगर्भमिप तन्न तथा कारणतावच्छेदकस्येन्द्रियत्वस्य 

  श्याक्षात्कारणतागर्भत्वेनाऽऽत्माश्रयप्रसङ्गात् ; तथाऽपि साक्षात्कारमात्रवृत्तिधर्मावच्छिन्नकार्यतानिरूपितकारणताश्रयव्यापारवद्तीन्द्रियमिन्द्रियमिति तद्रश्ये दृष्टव्यः । अत्र चेन्द्रियाधिष्ठानव्यावृत्त्ये 'अतीन्द्रिय'मिति। एवं च तत एव मननादिप्रयोज्यज्ञातिविशेषावच्छिन्नचरमसाक्षात्कारवृत्तिकार्यतानिरूपितकारणताश्रयव्यापारवन्मननादिव्यावृत्तिः। इन्द्रियसिन्नक्षांदिनिवृत्त्ये 

  (व्यापारवदि'ति॥
- ११० । ज्ञायमानतयेति । यत्साक्षात्कारो भुज्यमानस्रखदुःखहेतुरित्यर्थः । विषयतया साक्षात्कारयृत्तिस्रखादिहेतुतावच्छेदक इति यावत् । तेन स्वाप्रसंभोगज्ञानादि स्रखोत्पत्तेव्यां-सङ्गादिना तद्ज्ञाने चानुत्पत्तेस्तज्ज्ञानमेव हेतुः, तदिपि च स्रख एव न तत्साक्षात्कारे, सित स्रखे स्वापरोक्षज्ञानहेतो विषयज्ञानविलम्बेन साक्षात्कारविलम्बामावात् । असित तस्मिन् तद्भावादेव कार्यविलम्बे विषयज्ञानविलम्बस्याकिज्ञित्करत्वादित्यपास्तम् । कामुकशरीरयो-रन्योन्यं विषयत्वेऽप्यदोषः, 'उपधेयसंकरेऽप्युपाधेरसंकरात्' (तत्त्वचिन्तामणि० अनुमानखण्ड० ख०२ पृ० ९२६ ) इति दृष्टव्यम् ॥
  - १११। भौमादि-लक्षणानि स्पष्टानि ॥
  - ११२ । सकलकारणेति । एतन्मते कार्याव्यवहितपूर्वक्षण उत्पत्तिक्षण इति ज्ञेयम् ॥
- ११८ । योगपद्यलक्षणप्रविष्टतया क्षणं लक्षयति—विभागानुत्पाद्यति । विभागानुत्पाद्यः कर्मज इत्यर्थः । तथा च तत्कर्मतजन्यविभागप्रागभावाविन्छन्नकालः क्षण इति लक्षणं पर्यवस्यति । तत्र च क्षणद्वयेऽतिन्याप्तिनिवृत्त्ये 'तज्ञन्ये'त्यादि । दण्डादावतिन्याप्तिनिवृत्त्ये 'कर्मे'ति । यत्किञ्जित्वकर्मजविभागप्रागभावयत्किञ्जित्कर्माविन्छन्ने क्षणद्वयेऽतिन्याप्तिनिवृत्त्ये 'तदि'ति । नन्वी-दशकर्माविन्छन्नकालस्य क्षणत्वे तदवस्थायिनो विश्वस्यैव क्षणिकताप्रसङ्गस्तदवस्थायिताति-

<sup>ा. &#</sup>x27;साचात्वाविच्छन्न ' A. 2. 'साचात्कारकारणवा॰' A. 3. 'द्रष्ट्य:। अत्र व साचात्त्व- साचाद्वाप्यायाचा चुषवजातेरपादानम्' A. 4 'जात्यपेचमेन साचाद्व्याप्यत्वाम् विविचतम्। अत्यया साचात्त्व्याप्यत्या वा चानुष्रत्वाद्देः साचात्त्वसाचादृत्र्याप्यतामावाद्सभावापचितित दर्भयित् जातिपद्म,' A. 5. 'चण्ड्येऽव्याप्ति॰' A.

रिक्तायाः क्षणिकताया अभावादतोऽन्य एव कश्चिद्वस्तुमात्रानधिकरणं कालोपाधिः क्षणो वाच्यः, यदनवस्थायित्वाद्विश्वस्याक्षणिकतासिद्धान्तसंरक्षणमित्यत आह—तन्मात्रेति । तथा च मात्रार्थ-व्यतिरेकादेव विश्वस्याक्षणिकतानिर्वाह इति न क्षणलक्षणान्तरानुसरणमित्यर्थः ॥

- प्राक्सम्बद्धस्वाभावविरहरूपत्वमिति। प्रागभावस्तद्विरहस्तत्संसर्गाभावः, स च प्रागभावस्य प्रागभावाभावात्प्रध्वंसोऽत्यन्ताभावश्च, तदन्यतररूपत्वमित्यर्थः। एवं च नित्यानित्योभयवर्तमानत्वं संगृहीतं भवति, नित्यानां च तद्त्यन्ताभावरूपत्वादिति प्रागभावप्रध्वंसरूपत्वात्, प्राक्सम्बद्धः स्वाभावः स्वप्रागभावः प्रागभावमात्रं वा विवक्षितम् ? नाद्यः, नित्यवर्त्त-मानतायामञ्याप्तेर्नित्यानां प्रागभावाप्रसिद्धेः। न द्वितीयः, अभावप्रतियोगिकाभावान्त-रानभ्युपगमेन बुद्धगादिप्रागभावात्यन्ताभावस्य घटादिरूपत्वेनानुत्पन्नस्यापि घटादेर्वर्तमान-तापत्तेः। न च प्रागभावात्यन्ताभावरूपो घट एव नास्तीति क वर्तमानताप्रसङ्ग इति वाच्यम्, तथा सत्यमावरूपतामात्रस्यैव तथात्वसंभवे शेववैयर्ध्यप्रसङ्गाद इत्यरुचेर्छक्ष-णान्तरमाह—स्वकार्येति, स्वकार्यप्रागभावसमयसम्बन्धित्वमित्यर्थः । स्वकार्यप्रागभावासम्बन्धित्वेऽपि तत्समयवृत्तित्वाच्च तद्वर्तमानतायामव्याप्तिः। विषयविषयिभावेन ज्ञानादिमति रूपादौ तत्प्रागभावोऽपि न दुर्छभः, समवायिमात्र देशतानियमादिति ध्येयम् । न च महाप्रख्ये प्रागभावाभावेन तदा नित्याना-मप्यवर्तमानतापत्तिः, तद्दयन्ताभावानधिकरणत्वस्य लक्षणार्थत्वात् । पारिमाण्डल्यादिकार्याप्रसिद्धः। तद्वर्तमानतायामन्याप्तिः, योगिज्ञानस्य विषयजन्यताश्रयेण तस्यापि ज्ञानादिजनकत्वात् । यद्यपि ैस्वसमयसम्बन्धित्वं प्रागभावसमयसम्बन्धित्वात्यन्ता-भावानधिकरणत्वं वा समयसम्बन्धित्वमेव वा वर्तमानत्वलक्षणं भवति, तथाऽपि स्वकार्य-प्रागभावसमयसम्बन्धित्वात्यन्ताभावानधिकरणत्वस्य विशिष्टस्याभावे लक्षणीकृते नास्ति वैयर्थ्यमखण्डत्वादिति हृदयम्॥
- ११७। नित्यज्ञानादिकमीश्वरळञ्चणं स्पष्टत्वादुपेश्य क्षेत्रज्ञं ळक्षयति—शरीरसम्बन्धेनेति । तृतीयार्थमात्रं पूर्वपदे विवक्षितम् । तेन सकरणज्ञानत्वं ळक्षणम् ; जन्यज्ञानवत्त्वमिति यावत् ॥
  - ११८। एकत्वाणुत्वादिरुक्षणेषु द्वितीयभावपरनिर्देशान्नासंभवः॥
- ११९ । कर्मजसंयोगादिछक्षणेषु असमवायिपदं स्वरूपानुवादो न लक्षणान्तर्गतम् । नतु कर्मजस्यापि ईश्वरप्रयत्नादृष्टादिव्यधिकरणगुणनिमित्तत्वे तत्समानाधिकरणगुणजन्यत्वावश्य-भावेन <sup>अ</sup>तत्संयोगजन्यत्वात् तस्य चासमवायिलक्षणाक्रान्तत्वात् संयोगासमवायिकारणकत्वमिति

ı, '॰देशनानियमाभावा॰' A, 2. 'तसमनायसम्बन्धित' A. 3. 'तत्संयोगयोगजन्यतात्' A.

कथं तयोरसङ्करः ? विजातीयानेकासमवायिकारणत्वमेकस्य विरुद्धमपि युक्तिबळादापाद्यमानं न विरोधमात्राह विभेतीति चेत्; सत्यम्। तद्य्यसमवायि भवत्येव किन्तु साधारणम्। इष्ट चासाधारणासमवायिकारणत्वपुरस्कारेण विभाग इति न सङ्करः॥

१२१ । भावनासाधारणकारण(क)मिति । नन्वत्र न भावनासात्रजन्यत्वं तत्त्वमिम्मतमप्रसिद्धः । इन्द्रियासदृकृतभावनाजन्यत्वमित्यपि न, मनसाऽपीन्द्रियेण स्मृतिजननात् ।
नापीन्द्रियत्वावच्छित्रकारणत्वासमविद्वित्माचनाजन्यत्वम् , प्रत्यिभिज्ञानेऽपीन्द्रियत्वेन कारणत्वाभावादितिन्याप्तेः । न च तदभावेऽसाक्षात्कारत्वापितः । इन्द्रियत्वस्य साक्षात्कारकारणतागर्भत्वेन साक्षात्त्वावच्छित्रकार्ये इन्द्रियत्वेनाकारणत्वादिति चेत् , अन्नाऽऽहुः—अनुभवसामग्रासष्टकृतभावनाजन्यत्वं छक्षणार्थः । न हि स घट इति ज्ञानकार्ले तद्वनुभवसामग्री तत्सिन्नकर्षघटिताऽस्ति । संस्कारश्च न तत्र सिन्नकर्षः, घटं साक्षात्करोमीत्यनुभ्यवसायामावेन तस्य
तथात्वकरुपने मानाभावात्, प्रत्यभिज्ञाने च तथानुभ्यवसायसञ्जावेन तस्य तथात्वकरुपनादिति ॥

१२२ । तत्वानुभव इति । यदनवच्छेदेन यो यत्र यदसंबन्धस्तदनवच्छेदेन तत्संबन्धपुरस्कारेण तत्र विशेष्ये तत्प्रकारकोऽनुभव इत्यर्थः । अत्र च मूळानवच्छेदेन किपसंयोगबहुश्चविशेष्यके मूळे वृक्षः किपसंयोगीति भ्रमेऽतिव्याप्तिनिरासाय 'यदनवच्छेदेन तदनवच्छेदेने'ति ।
किपसंयोगवहुश्चनिष्ठकिपसंयोगानवच्छेदकमूळानवच्छेदेन कप्यसंयुक्तवृक्षविशेष्यके किपसंयोगअ्रमेऽतिव्यापितिनरासाय 'यत्र तत्रे'ति । विषयतया ज्ञानसम्बन्धिनि घटे समवायपुरस्कारेण
ज्ञानवत्ताभ्रमेऽतिव्यापितवारणाय 'यः सम्बन्धस्तत्प्रस्वन्धपुरस्कारेणे'ति । किञ्चित विशेषणसम्बद्धविशेष्यकासम्बद्धविशेषणकभ्रमव्यावृत्त्ये 'यत्सम्बन्धस्तत्प्रकारक' इति । स्मृतिं निरसितुमनुभव
इति संक्षेपः । किन्त्वेवं प्रागुक्तो निर्धिकलपकस्य प्रमान्तर्भावोऽपि विरुध्येत, तस्य
निःप्रकारकत्वात् । तस्माहिशेष्यतावच्छेदकथर्मावच्छित्रात्यन्ताभावप्रतियोग्यप्रकारकोऽनुभव इति
ग्रन्थकर्तुर्छक्षणमभिमतम् ।

'अतत्त्वानुभव इति । यद्विष्ठिन्ने यत्र येन संबन्धेन यन्नास्ति तद्विष्ठिन्ने तत्र तेन संबन्धेन तत्प्रकारकोऽनुभवो भ्रम इत्यर्थः । वृक्षः कपिसंयोगीति प्रमां व्यावर्तयितुं 'यद्विष्ठिन्नने तद्विष्ठिन्ने' इति । न चात्र वृक्षत्वं संयोगनास्तितावच्छेदकं किन्तु मूलादि, तद्विष्ठिन्नतिद्वेशेष्यका च तत्प्रतीतिर्भ्रम एवेति नातिव्याप्तिः । घटस्य ज्ञानित्यादिप्रमां व्यवच्छेतुं 'येन संबन्धेन तेन संबन्धेने'ति । "संबन्धप्रकारकप्रतीति व्यावर्तयितुं 'यन्नास्ति तत्प्रकारकः' इति । अनवधारणामिति । अवधारणत्वरिद्विनित्यर्थः, तेन व्याप्यवृत्तेरन्थोन्यामावस्याळक्षणार्थत्वान्न कश्चिद्व दोषः । एकस्यापि ज्ञानांशभेदेन संशयत्विन्व्ययत्वयोरिवरोधः । विपर्ययळक्षणे संशयसत्यज्ञाननिवृत्त्यै क्रमेण विशेषणे । अज्ञायमानकरणेति । नजः समस्तेन

 <sup>&#</sup>x27;अतत्वानुभव' इति टीकान्नत्स्यतः पाठः, मूली तु 'अतत्वज्ञानम्' इति । 2. 'सम्बद्धः' B.

पदेनान्त्रयान्नेश्वरप्रमायामञ्याप्तिः । नन्त्वनुमितावित्याप्तिः । अज्ञायमानिष्ठङ्गज्ञानकरणत्वात् १ न च लिङ्गकरणतापक्षाश्रयणाददोषः, तच व्याप्तिपक्षधर्मताविशिष्टलिङ्गज्ञानिमत्युत्तरप्रनथ-विरोधादिति चेन्न; 'सविशेषणे ही'ति न्यायेन ज्ञानकरणाजन्यत्वस्यैव विवक्षितत्वात् । तस्यापि च निःकृष्यमाणस्यानुभवत्वसाक्षादुव्याप्यज्ञानकरणप्रयोज्यज्ञातिद्यून्यतत्त्वज्ञानत्वे अपवस्यानात् न मननादिकरणके साक्षात्कारादावव्याप्तिः ।

क्षायमानकरणेति । अनुभवत्वसाक्षादुव्याप्यज्ञानकरणप्रयोज्यज्ञातिमत्तरवज्ञानमित्यर्थः । तेन न मननविशेषदर्शनादिप्रयोज्यजातिविशेषवतोरात्मसाक्षात्कारसंशयोत्तरप्रत्यक्षयोरतिव्याप्तिः ॥

१२३। प्रसङ्गात् ेप्रमाणलक्षणमाह—'प्रमाऽयोगन्यविक्क्सिमिति। विषयादिसाधारणमित्ययोगव्यवच्छिन्नमिति : व्याप्तमित्यर्थः । नन्वीश्वरप्रमाव्याप्तत्वात् तथाऽपि छखादावतिन्याप्तेः, जन्यप्रमा विवक्षिता, सर्वत्रातिच्याप्तिः ? न च इन्द्रियलिङ्गपरामर्शयोः प्रमान्यासत्वाभावादन्याप्तेश्च। न च स्वन्यापकप्रमासाधनाश्रययो-रन्यतरस्य लक्ष्णत्वान्नातिन्याप्तिः, इन्द्रियलिङ्गपरामर्शयोश्च प्रामाण्यानभ्युपगमान्नान्याप्तिरपीति वाच्यम् : 'तचेश्वरघाणरसने'त्यग्रिमग्रन्थेन स्फ्टमभिहितस्येन्द्रियप्रामाण्यस्य त्यागप्रसङ्गात् , छखादिन्यावृत्तस्य व्यापारगर्भसाधनत्वस्येन्द्रियसन्निकर्षादौ दुर्वचत्वाञ्च, स्वरूपेण प्रमान्याप्तेः सहकारिसाहित्यावच्छेदेन च तद्वाप्तेः सकलसाधारण्येन विना विनिगमकमहमेव प्रमाणमिति एतेन विशेषरुक्षणे व्याख्याते। अत्राहः— प्रामाण्ये तेषामन्योन्यमुन्मत्तकेलिप्रसङ्गाच । 'अनुभवत्वसाक्षाद्वः।प्यैकजातीयसकळजन्यमात्रवृत्तिकार्यतानिरूपितकारणताश्रयप्रमाव्यापारकस्व-व्यापकज्ञानाश्रयान्यतरत्वं' ग्रन्थकृद्भिमतं तल्लक्षणम् । अयमस्यार्थः—अनुभवत्वस्य साक्षाद्वतप्या एका या जातिः साक्षात्त्वम अनुमितित्वं वा तद्वन्ति यावन्ति जन्यानि तेष्वेव <sup>व</sup>र्वतमाना या कार्यता तया निरूपितायाः \* कारणताया आश्रयः प्रमासंबन्धी व्यापारो यस्य तच स्वव्यापकस्य ज्ञानस्याऽऽश्रयश्च तयोरन्यतरत्वं प्रमाणत्विमिति । अत्र च 'स्वन्यापके'त्यादिकमीश्वरसंग्रहाय ; ततः पूर्वं सर्वं करणप्रामाण्यसंग्रहायेति स्थूलविभागः । तत्रापि ज्ञानाश्रयत्वमस्मदादिसाधारण-मिति 'स्वव्यापके'ति । न च यदेश्वरस्तदा तत् ज्ञानमितिवद् यदा वयं तदाऽस्मञ्ज्ञानमिति

<sup>1. &#</sup>x27;॰ तिप्रसङ्गः' A. 2. '॰ जातिग्र्चले' A. 3. 'प्रमाणलचणाचाह' A.

<sup>5. &#</sup>x27;सक्त विद्वतिसाधारखीन' A. 6. 'वर्त्तमानायाः कार्यतानिकपितायाः' A.

यापकताऽरुमदादिज्ञानस्य यस्य चेशज्ञानस्यास्मदादिव्यापकता न तदाश्रयत्वमस्माकमिति । तिव्याप्तिः । सन्निकर्षव्यावृत्त्ये 'व्यापारे'ति । शरीरात्मादिव्यावृत्त्ये 'मात्रे'ति । असंभव-यावृत्त्ये 'जन्ये'ति । आछोकव्यावृत्त्ये 'सकले'ति । कारणमात्रेऽतिप्रसङ्गनिवृत्त्ये 'अनुभवज्ञातीये'ति । संभवव्यावृत्त्ये 'व्याप्ये'ति । । मननप्रयोज्यज्ञातिमादायः । मननव्यावृत्त्ये 'साक्षादि'ति । सम्भवान्तरव्यावृत्त्यर्थः भिके'ति । न च साधनाश्रययोः परस्परमव्यात्रिपरिहाराय विशेषणोपादान-।
यथ्यम् , अखण्डाभावस्यान्यतरत्वस्यैतावता विनाऽशक्यनिरूपणत्वादिति ।

प्रत्यत्तप्रमेति । जन्यप्रत्यक्षत्वाविच्छन्नकार्यतानिरूपितकारणताश्रय<sup>2</sup>प्रमाच्यापारकस्वच्यापक-राक्षात्काराश्रयान्यतरदित्यर्थः ॥

१२४ । अनुमितिप्रसाऽयोगेति । अनुमितित्वाविक्वन्नकार्यतानिरूपितकारणताश्रयप्रमा ः-यापारकत्वमित्यर्थः । अतो नासंभवो धन वाध्य शरीरात्मादावतिप्रसङ्गः । व्यापारपदं तर्केऽति-याप्तिवारणाय, इन्द्रियकरणतास्वरसेन व्यापारवतः करणत्वसूचनाञ्जिङ्गपरामर्शस्य च करणस्य यापारान्तरानिरूपणात्तर्कस्यैव तद्व्यापारत्वात् । न च साध्याभावशङ्काया छिङ्गपरामर्शातमना वेशेषदर्शनेनैव निरासादन्तरा तर्कावतारे मानाभावः, स्वारसिकसाध्याभावशङ्काया विशेषदर्शना-्च्छेदेऽपि तद्प्यभिभूय भवन्त्या विरोधिप्रमाणसदसद्भावशङ्कोत्थापितायाः साध्यविरहशङ्काया-स्वारसिकार्थनिश्रयेन ज्ञानाप्रामाण्यशङ्काहितार्थसंशयानुच्छेदवत् ; न्तन्निवृत्तये विषयपरिशोधकतर्कावतारस्यावश्यकत्वात् (१) । तदुक्तमाचार्यैः--'विरोधिप्रमाणसद्-रद्रावशङ्कायां तु मुहूर्तमनुमितौ विलम्बन्तेऽनुमातार" इति । व्याप्तिज्ञानं तत्समानप्रकारकं अवर्मताज्ञानं चानुमितिहेतुरिति प्राभाकरमतानभिमति सूचियतुं तत्स्वरूपमाह—तञ्च वयाति-।त्रधर्मताविशिष्टलिङ्ग्हानमिति । प्रकृतहेतुगोचर <sup>१</sup>पक्षावृत्तिन्यभिवारज्ञानविरोधिप्रकारेण व्याप्ति-क्षिधर्मताविषयज्ञानमित्यर्थः । तेन व्याप्तिपक्षधर्मताविषयत्वमात्राभिधाने प्रमेयत्वादिना तदु-वेषयकज्ञानेऽतिप्रसङ्गः । तदुभयप्रकारत्वाभिधाने तु विशक्तितव्यभिचाराभाव सहचारगोचर-व्याप्यधूमादिप्रकारकतया पक्षधर्मत्वाप्रकारके बह्विव्याप्यधूमवानयमित्यादिज्ञाने 'चाप्रसङ्गः इत्यादिदृषणमलस्रकं दृष्टन्यम् । <sup>१</sup>अत्र मनोलिङ्गन्याप्तिज्ञानकरणतानिराकरणमन्यतोऽव-ान्तव्यम् <sup>9</sup> \* ॥

१२५ । 10दयाप्तिश्चेति । अत्रोपाध्यभावविशिष्टः सम्बन्ध इति लक्षणम् । इतरत्तन्निरूपक-

<sup>ा. &#</sup>x27;सननः अद्यद्यं नास्ति A. 2. '०प्रमाव्यापारकः' नास्ति A. 3. 'प्रमा' नास्ति A. 1. 'न वा' नास्ति A. 5. व्याप्तिय पचधमंता च ताथ्यां विशिष्टं जिङ्गं तस्य ज्ञानम् — व्याप्तिपचधमंताविशिष्टः जङ्गज्ञानम् । तथा च — 'व्याप्यस्य पचछित्तवधीः परामर्थं उच्यते' (भाषापरिच्छेदः ६८) इति विद्यनायः । 5. '०पचहित्तज्ञानः' A. 7. '०सहचारगीचरस्मरणज्ञानिं A. 8. 'अतिप्रसङ्गः' A. 9. 'अच मनीजङ्गः — निराकरणमन्यतीऽवगन्त्रव्यम्' नास्ति A. 10. 'हेनुसमानाधिकरणाव्यन्ताभावाप्रितियीगसाय्य-सामानाधिकरण्यम्' व्याप्तिरिति तर्कसंग्रहे अद्यंभदः । यथा — यत्र यच धूमः तत्र तत्र विष्टः ; न तु यत्र यच विद्रः तत्र तत्र धूमः ; 'व्यभिचारज्ञानविरहसहक्रतसहचारज्ञानस्य व्याप्तिपाहकत्वात्' (तर्कदीपिका)।

मतो न वैयर्थ्यम् । उपाध्यभावविशिष्टत्वं ग्यावत्स्वव्यभिचारिव्यभिचारिप्रतियोगिकत्वम् । यावत्स्वव्यभिचारिव्यभिचारित्वं तु साध्यस्य व्यावत्स्वाव्यापकाव्याप्यत्वमेव । सम्बन्धः सामा-नाधिकरण्यम् । तेन यावत्स्वव्यभिचारिव्यभिचारिसामानाधिकरण्यं व्यासिरित्युक्तं भवति । यावत्पदं सोपाधावतिव्यासिवारणाय ॥

१२६ । <sup>3</sup>व्याप्यस्य पृत्तस्यस्य इति । पश्चतावच्छेदकाश्चययावद्वव्यक्तिवृत्तिरित्यर्थः । तेन भागासिद्धव्यावृत्तिः । 'व्याप्यस्ये'ति समिनव्याद्वारबळ्ळव्यानुवादः । यद्वा पश्चसम्बन्धमात्रं भागासिद्धसाधारणमत उक्तं 'व्यापी'ति । अस्य पश्चस्य व्यापीति पूर्व पृवार्थो विविश्चतः । भागासिद्धं च न पश्चतावच्छेदकस्य धर्मस्य व्यापी पश्चसंबन्ध इति तद्वव्यवच्छेदः । अत्र च प्राग्विवश्चितोऽर्थः शब्दादेव छळम इति विशेषः । 'व्यापी'त्याङ्-प्रश्लेषादुदासारिण्यः प्रत्यासारिण्य इतिवत् साधः । व्याप्यव्यापक्योर्लक्षणान्तभावमिमप्रेत्य तयोव्याप्तिनिरूप्यत्वादात्माश्रय इत्याश्वर्व्यापकं साध्यिक्तित्वादिना । न चैवमिष साध्यत्वं प्रकृतव्यासिनिरूपकत्वाछिङ्गत्वं च 'व्यापिपक्षधर्मताविशिष्टस्वादन्यद्व दुर्वचिमत्यात्माश्रय \* एवेति वाच्यम्, साध्यिकङ्गश्चरयोन्स्तर्वनामिमतपरत्वाद्व यस्य यद्धिकरणे उपाध्यभावविशिष्टः सम्बन्ध इत्यर्थपर्ववसानात् ॥

१२७। <sup>क</sup>साधनाव्यापकेति । साधनत्वाभिमतविष्ठायन्ताभावप्रतियोगित्वे सित स्वसमानाधिकरणात्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यत्वाभिमतसमानाधिकरणात्यन्ताभावाप्रतियोगीत्यर्थः ।
तेन साध्यत्वसाधनत्वनिर्वचनस्य व्यासिगर्भतयाऽव्यापकत्व-समव्यापकत्वयोरि तथात्वेनाऽऽत्माश्रय इत्यास्तम् । न चैवमप्यनाधनन्तसंसर्गाभावत्वरूपत्वस्यात्यन्ताभावत्वस्य नियमघितहेतुत्वगर्भसंसर्गाभावत्वगर्भतया चक्रकादीति वाच्यम्, संसर्गाभावत्याखण्डोपाधेरेव विवक्षितत्वादित्याहुः । अनित्यत्वसाधने क्रतकत्वे सावयवत्वस्योपाधित्वं वारयितुमुत्तरभागः । तत्रापि
पक्षेतरत्वेऽतिक्याप्ति वारयितुं 'स्वसमानाधिकरणात्यन्ताभावाप्रतियोगित्वं' 'साध्यत्वाभिमत'विशेषणम् । क्रतकत्वेनानित्यत्वे साध्ये क्रतकत्वस्यैवोपाधित्वं वारयितुं पूर्वभागः । अत्रात्यन्ताभावे 'प्रतियोगिवैयधिकरण्यावच्छेवकावच्छिन्नत्वं' विशेषणं द्रष्टव्यम् । तेन संयोगाखुपाधिसंग्रहः ।
स्वगतधर्मासञ्चक एव यौगिकोपाधिपद्शक्य इति मतमनुस्त्येदं द्रष्टव्यम् ॥

१२८। व्यत्तन्यापक इति । पक्षतावच्छेदकन्यापक इत्यर्थः । इदं च पर्वतमहानसा-

<sup>ा. &#</sup>x27;यावत्सव्यभिचारिप्रतियोगिकलम्' A. 2. '०खव्यापकाव्याप्यतमेव' A. 3. 'व्यापी अख्य (ईतो:) प्रचसन्त्रमः'—व्याप्यस्य पचसन्त्रमः। व्यापी—पचतावच्चे दकाश्रययावदातिव्यतिर्व्ययः।
4. 'व्याप्तिनिष्ण्यलादात्माश्रय' A. 5. 'साध्येन समा व्याप्तिर्यस्य' इति साध्यसम्ब्याप्तिः। तथा हि—
'व्यभिचारोवयं कुर्वेनुपाधियाति दोषताम्'।

<sup>6.</sup> तथा च प्रयोग:---

क्षेत्रलालयौ — घट: अभिषयः, प्रमेयलात्। यद् यत् प्रमेयं तत्तद् अभिष्ठेयम्। यथा पट:। न तु 'यत्न यच अभिषयलाभावः तत्न तत्न प्रमेयलाभावः', इष्टालखाप्रसिद्धेः।

वभिधेयौ पर्वतेतरत्वादि'त्यादिभागासिद्धकेवलान्वयिनिरासाय । 'सर्वमभिधेयं प्रमेयत्वादि'त्यनुप-संहारिनिवृत्त्ये 'सपक्षस्पर्शी'ति । अन्वयन्यतिरेकिनिवृत्त्ये 'विपक्षराून्य' इति । निश्चितकिञ्चिद्वत्त्य-त्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यक इत्यर्थः । तेन निश्चितसाध्याभाववच्छन्यत्वं विपक्षश्चन्यत्वम् । तत्र च साध्याभावप्रसिद्धाप्रसिद्धाोस्तद्भच्छून्यत्वं दुर्निरूपिमति दूषणमपास्तम्। उक्तरूपत्रयवति घटो घटभिन्नः प्रमेयत्वादित्यादौ बाधितेऽतिव्याप्तिनिरासार्थं भवाधितविषयं इति । सत्प्रतिपक्षद्शाया-मत्रैवातिज्याप्तिनिवृत्त्यर्थ'मसत्प्रतिपक्ष' इति । ननु बाधे पक्षस्यैव विपक्षत्वान्न तच्छून्यता हेतोः तदनवतारेण साध्याभावानिश्चयदशायां तु तदिभधानेऽत्राधितविषयत्वविशेषणादिष न तदध्यावत्ति-रित्युभयथाऽनर्थकं तदिति चेत् : सत्यम् । विपक्षत्वस्यापि बाघोपजीवकत्वादावश्यकप्रथमोप-स्थितिना बाधेनानुमितिबोधप्रतिबन्धे तदभावस्याप्यनुमित्यनुकूळतामान्नप्रदर्शनायैव तदपादानं, न **लक्षणान्तर्गततयेति** ।

- १२९। पत्तन्यापकः सपत्तश्यस्य इति। प्रथिवीतरभेदसाधके चित्ररूपवत्त्वादि-व्यतिरेकिणि भागासिद्धेऽतिभ्याप्तिवारणाय 'पक्षच्यापक' इति । असाधारणानैकान्तिकनिवृत्त्यै 'सपक्षश्चन्य' इति । पृथिवीतरभेदसाधकगुरुत्वादिन्यभिचारिन्यावृत्त्यर्थं 'विपक्षादु न्यावृत्त' इति । 'अबाधितविषयत्वा' दिक्रत्यं पूर्ववत् ।
- १३० । °पत्तव्यापकः सपत्तस्पर्शीति । परमाणवोऽनित्याः कृतकत्वादित्यादिन्यावस्यै आगासिद्धन्यावृत्त्यै च 'पक्षन्यापक' इति । केवलन्यतिरेकिन्यावृत्त्यै 'सपक्षरूपर्शी'ति । केवलान्वयि-व्यावृत्त्यै 'विपक्षादु व्यावृत्त' इति । शेषं पूर्ववत् । अन्ये तु केवलान्वयसहचारनिश्चयावसेय-व्याप्तिकः केवलान्वयी । केवलव्यतिरेकसहवारनिश्चयावसेयव्याप्तिकः केवलव्यतिरेकी । उभय-सहचारनिश्चयावसेयव्याप्तिकोऽन्वयव्यतिरेकी । धूमगन्धवत्त्वाद्यो दशाविशेषेऽन्वयिनो व्यतिरेकि-णोऽन्वयव्यतिरेकिणश्चेत्याहः।
- १३१ । "संदिग्धेति । स्वविशेष्यकसाध्यकोटिकसंदेहयोग्यत्वं संदिग्धसाध्यत्वम् । पृथिवीत्व-जलत्वकोटिकद्रव्यत्वविषयकसंदेहयोग्यतया तैलस्य दृष्यत्वानुमाने सिद्धसाधनेऽपि पक्षतां वारियतं 'साध्ये'ति । द्रव्यत्वेतरसत्ताचान्तरजात्यधिकरणताकोटिक दृव्यत्वविषयकसंदेहयोग्यतामादाय घटो

तथाच प्रयोग:---

क्षेत्रख्यातिरेकी-जीवच्छरीरं सात्मकं प्राणादिमच्चात्। यत्र सात्मकं तत्र प्राणादिमदिष। यचा वटः। न तु, 'यत् प्राणादिमत् तत् सात्मकम्', इष्टान्ताप्रसिंडेः।

<sup>2.</sup> तथा च प्रयोग:--अवययतिरेकी-पर्वती विक्रिमान, धूमनत्त्वात्। यत्र यत्र धूमवत्त्व तत्र तत्र विक्रमत्त्वम्। यथा महानसः । अपि च---प्रव यव विज्ञमत्त्वाभावः तव तव धूमवत्त्वाभावः । यथा महाज्ञदः ।

<sup>3. &#</sup>x27;सिवाधयिषाविरहविशिष्टसिद्धामान: (सिवाधिषाविरहविशिष्टाया: सिद्धे: स्रभान:) पचता' इत्यनंभटः । 'सिवाधयिषया ग्र्न्या सिञ्जिर्धत न विद्यते स पचः .....' इति विश्वनाथः । 4. '०ट्रन्यतः विषयकः गास्ति A,

द्रव्यमिति सिद्धसाधने द्रव्यत्वानुमाने घटस्य पक्षतां वारियतुं 'तत्कोटिके'ति । साध्य एवातिह्यासिनिरासाय 'स्विविशेष्यके'ति । लिङ्गपरामशादिना त्रव्राशेऽपक्षतां वारियतुं 'योग्यत्विम'ति ।
तत्र प्रकृतसंशयतज्ञन्यानुमित्यन्तरालकालाविक्वव्रत्विमिति न योग्यताया यावद्वस्तुभावित्वेन
पूर्वोत्तरकालयोरतिप्रसङ्गः । इदमेव च योग्यत्वं मौलिकतृतीयादिशितोपलक्षणमावसाध्यसन्देहोपलक्ष्यतावच्लेदकं दृष्टच्यत् । न चाप्रसिद्धसाध्यके व्यतिरेकिणि साध्यकोटिकसंशयाप्रसिद्ध ।
तत्पक्षेऽव्यासिः", सामान्यतो दृष्टेन मनसा वा तत्र साध्यप्रसिद्धेः पक्षस्याङ्गीकारात् । इदं च
कथोपयोग्यनुमानपक्षिनिर्वचनमेव न साधारणिमिति सिवाधियपया साधकप्रमाणाभावाद्वा पक्षतायां
नातिव्यासिः । अत एव कथाङ्गस्यानुमानस्योज्ञारणाव्यभिचारादनुचारिते पक्षतुल्येऽतिव्यासि
परिहतुं तद्र्थकमुपात्तपदमाह । वस्तुतस्तु, तद्वर्थकमेव, स्विविशेष्यकसंदेहविषयत्वेन तस्यापि
पश्चत्वादन्यदा चाप्रसङ्गादिति ॥

१३२ । "अर्थक्रपृत्वं शब्दाप्रयोज्यपरामर्शाविषयत्वम् । धाव्यक्ष्पत्वं शब्दप्रयोज्यपरामर्शाविषयत्वम् । धाव्यक्ष्पत्वं शब्दप्रयोज्यपरामर्शाविषयत्वम् । विह्विष्याप्यधूमवानयमित्याप्तवाक्योत्थपरामर्शोऽपि परार्थं एव, तन्नापि प्रतिज्ञाशक्षपञ्चकनियमस्य विद्याव्यविषयत्वात् । ननु शब्दप्रमाणस्य पृथित्वमाग्तः लक्षणयोरनिभधाने को हेतुस्तन्नाऽऽह—शब्दस्येति । अनुमानस्य विषय उद्देश्यं जन्यं परोक्षज्ञानं तदेव विषयो जन्यं यस्येति मध्यमपदछोपिबहुवीहिणा परोक्षज्ञानजनकत्वं हेत्कृतम् । तेन तस्यानुमानत्वसाधनात् पृथक् तदनमिधानमित्यर्थः । प्रसाध्याङ्गकं हेत्वन्तरमाह—अविनामाघोपजीवकन्त्वसेति । प्रमाणान्तरत्वकल्पने गौरवादविनामाघोपजीवकत्वस्य कल्पनेत्यर्थः । कथं तदिति वेदित्थम्—'एतानि पदानि स्वस्मारितार्थसंसर्गज्ञानपूर्वकाणि आकाङ्क्षादिमत्पदकदम्बक्तत्वात् , यद्वक्तसाधनं तदुक्तसाध्यम् , यथा स्वोद्यारितपद्जातमि'ति केवित् । तत्न ।

 <sup>&#</sup>x27;तन्नाणे पचता' A. 2. 'नातित्र्यातिः' A. 3. '०इत्यातिः' A. 4. '०इत्यया च प्रसङ्गा॰' A.
 'यत् परवचनानपेचम्यं पदार्धनेत्रावलोकः चनुमितिज्ञानमुत्पद्यते तत् सार्थम्' इति जिनवर्दनः।
 'श्रदः परोपदेणः पशावयवं वाकं तहपत्रम्' (परार्थनम् ) इति जिनवर्दनः।

वैशेषिकमते—शब्दः अनुमानम्। प्रमाणले सति परोचिषिधयलात् परोचिश्यतास्त्रिधमन्पद-अनुमानवत्। प्रयोगद—रतानि पदानि स्वकारितार्धनेसर्गज्ञानपूर्वकाणि। आकाङ्चायोग्यतासिक्तिधमन्पद-कदम्बकालात्। अन्यदेशिवारितपदजातवत्। तथाच, प्रयस्तपाद-भाष्यम् ( ए० २१३ )—

<sup>&#</sup>x27;श्रन्दादीनामिप अनुमानिऽन्तर्भाव: समानिश्धित्वात्। यथा प्रिश्वसमयस्यासिन्दिर्धालङ्गदर्शनप्रसिद्धानु-सारणायामतीन्द्रिशेष भवत्वनुमानमेवं श्रन्दादिस्थोऽपीति'। अत्र न्यायकन्टली—

<sup>ं</sup>यया व्यातियहणविनानुमानं प्रवर्तते तथा भन्दादयोऽपौत्यर्थः। भन्दोऽनुमानं व्यातिविनाधै-प्रतिपादकलादः धूनवत्। .....ताविह भन्दो नायं प्रतिपादयित यावदयमस्याव्यभिचारौति नादगस्यते। ज्ञाते त्रव्यभिचारे प्रतिपादयन् धूम इव लिङ्गस्यात्'।

<sup>7. &#</sup>x27;कथाविषयत्वात्' A. 8. 'तव' A.

लिङ्गकरणतापक्षमाश्रित्याप्यभिधाने पदकदम्बकत्वमेवानुमानं स्यान्न पक्षीक्वतानि पदानि । अविनाभावज्ञानसहकारित्वं च पक्षतादिष्वनैकान्तिकम् । किं वास्य ग्रन्थस्य प्रमाणाधिक्यान्त्राङ्कानिराकरणार्थत्वे विभागान्त एवान्तर्मावाभिधानं स्यात् , मध्यत्वल्रबुत्वाद्यन्तर्भावाभिधानवत् ; प्रकृतप्रतिज्ञाद्यनुमानपरिकरनिरूपणान्ते वा ? न पुनर्मध्य एवेत्यन्यथा व्याल्येयम् । तद्व यथा—शब्दप्रयोज्यलिङ्गपरामर्शात्मनः व्परार्थानुमानस्य कृतः शब्दस्यत्वमित्याशङ्कः प्रयोजकत्वयोपचारेण प्रसिद्धानुमानभावस्य शब्दस्य यथाश्रुतमपि द्यवसिदं लक्षणमिति मन्वानः शब्दस्यानुमानोपचारत्वे वीजमाद्य—शब्दस्यापीति । अनुमानविषयत्वं लिङ्गपरामर्शप्रयोजकत्व-मनुमितिप्रयोजकत्वं वा । अविनाभावोपजीवकत्वं तु व्याप्त्युपजीवकत्वं लिङ्गपरामर्शस्याप्यनुमित्यनुकृत्रत्वे विषयीभृताविनाभावोपजीवकत्वात् , शब्दस्यापि व्याप्ति प्रतिपाद्य वैतन्न जिज्ञासोत्थापनेन मानसपरामर्शजननद्वाराऽनुमित्युपयोगिनोऽविनाभावोपजीवकत्वाविशेषादिति ॥

१३३ । असाध्यवस्वेनेतिः । निगमनाचयवत्वे सित प्रकृतव्याप्त्यगोचरानुमित्सितसंसर्गबोधजनकं वाक्यमित्यर्थः । निगमनोचरभागव्यावृत्त्ये पूर्वविशेषणम् । न्यायिनगमनव्यावृत्त्ये
'व्याप्त्यगोचरे'ति बोध-विशेषणम् । व्याप्तिपक्षकानुमानप्रतिज्ञायामव्याप्तिवारणाय 'प्रकृते'ति ।
हेत्ववयवव्यावृत्त्यर्थं 'मनुमित्सितसंसर्गें'ति । पक्षतावच्छेदकावच्छेदेन साध्यसंसर्गविशेषोऽनुमित्सितसंसर्गः । तत्परित्यगोन पक्षसाध्यसंसर्गपदोपादाने संख्याज्ञानं संख्याविद्यादिप्रतिज्ञापूर्वभागेऽव्याप्तिरित्यनुमित्सितपदम् । संख्याया ज्ञानमिति पष्टप्रयों विषयविषयिभावसंबन्धश्र
नानुमित्सितः, किं तु समवाय इति न दोषः । न च शब्दोऽभिधेयवानित्यादिप्रतिज्ञायामभिधेयत्वेन प्रकृतव्याप्ति गोचरयन्त्यामव्याप्तिः, व्यभिचारिज्ञानविरोधिप्रकारेण तद्विषयत्वस्येव
तद्योचरपदार्थत्वात् । उदाहरणजन्यज्ञानस्य तु व्याप्तिः विषयत्वेन तत्प्रकारकत्वमवश्य
संपादनीयमतो नातिव्याप्तिः । न च पदान्तरसाचिव्यादनुमित्सितसाध्यसंसर्गवोधके प्रतिज्ञावयवेऽतिव्याप्तिः, वाक्यस्य पद्मसमुदायत्वेन याविद्यः पदैरनुमित्सितसासर्गवोधस्तावत्वत्वसमुदायः
प्रतिज्ञत्यर्थळाभाददोषात् । ळिङ्गस्य पद्मधर्मत्ववचनमिति । साध्यस्य पक्षधर्मतावचने
प्रतिज्ञायामितिव्याप्तिवारणाय 'लिङ्गस्य पद्मधर्मत्ववचनमिति । साध्यस्य पक्षधर्मतावचने
प्रतिज्ञायामितव्याप्तिवारणाय 'लिङ्गस्य'ते । ननु धूमवान् पर्वत इति प्रतिज्ञैकदेशे उपनये निगमनपूर्वभागे न्याये चातिव्याप्तिरिति चेत्, न ; 'प्रकृतव्याप्त्यविवयदेनुविभक्त्यर्थान्वत्वतिव्यक्षित्रसंबन्ध-

<sup>ा. &#</sup>x27;श्रविनाभावज्ञानस्य पदसङ्कारितं च' A. 2. 'परार्थानुमानस्य' नास्ति A. 3. '॰नुकूलि' A. 4. 'तन्त्रज्ञि॰' A. 5. प्रतिज्ञा—पर्वत; विक्रिमान् । इतु:—धूमवन्त्रात् । उदाहरणम्—यो यो यो धूमवान् स स विक्रमान् यथा महानसः ('सन्याप्तिकं दृष्टान्तवचनसुदाहरणम्') । उपनयः—अयं विक्रिन्याप्यधूमवान् । निगमनम्—तस्त्रादयं विक्रिमान् । 6. '॰विषयस्त्रे तचातत्प्र॰' A. 7. '॰समुदाय-परस्तेन' A. 8. 'प्रकृतव्याप्तविषय॰' A.

 <sup>&#</sup>x27;साध्यवच्च ने'ति मूलपाठोऽधिकः, पदार्थचन्द्रिकाक्तत्समातः प्रतिभाति ।

बोधजनकं वाक्यमिति विवक्षितत्वात्। अत्र च निगमनपूर्वभागव्यावृत्त्ये ''व्याप्त्यविषये'ति बोध-विशेषणम् । इदमेतद्नुमितिजनकमेतद्वगप्तत्वादित्यादिहेत्वन्याप्तिनिरासाय 'प्रकृते'ति । धूमवान् पर्वत इति प्रतिज्ञैकदेशव्यावृत्त्यै 'हेतुविभक्त्यर्थान्विते'ति । पर्वतो वह्निमान् महानसे धुमादित्या-द्यसद्धेतिनरासाय 'पक्षसंबन्धे'ति । व्यासिपक्षधर्मतयोरनुमितिप्रयोजकतातौल्येन व तदाकाङ्क्षयोः वीर्वावर्यनियमे मानाभावेन मतुवादिप्रयोगौचित्यादप्रयोगेऽपि वा पक्ष<sup>3</sup>समभिन्याहृतं हेतुवाक्यं तद्धर्मतयैव तम्रपुरुथापयति, 'अवयवासाधकतानुमानवदिति भावः। दृष्टान्तवचनमिति। यहाक्यत्वावच्छेदेनापेक्षितसव्याप्तिकं<sup>ः</sup> दृष्टान्ताभिधानं तदित्यर्थः । अनुपदर्शितन्याप्तिक-व्याबत्त्यर्थं 'सव्याप्तिके'ति । विपर्यस्तोपद्रिर्शतव्याप्तिकव्यावृत्त्ये' अपेक्षिते'ति । यत्र धूमस्तन्नाग्नि-रित्येवोक्ते कुत्रेदं दृष्टमिति पर्याकुलितमना न तावद न्याप्ति प्रत्येति यावन्न दृष्टान्तोपन्यास इति तदिभिधानावश्यकतापक्षे तदृहितोदाहरणभागव्यावृत्त्यर्थं 'व्दृष्टान्तवचनिम'ति । न्यायमहावाक्य-प्रकृतन्याप्यवत्ताप्रकारकपक्षज्ञानजनकं वाक्यमित्यर्थः । प्रतिज्ञान्यावृत्त्यर्थं 'न्याप्यवत्ताप्रकारके'ति । पर्वतो वह्निच्याप्यधमवानिति प्रतिज्ञाच्यावृत्त्यै 'प्रकृते'ति । न्यायनिगमनैकवाक्यव्यवच्छेदाय 'हेतुविभक्त्यर्थान्वयाविषये'ति । लिङ्गसम्बन्धप्रयुक्तेति । हेतूपरागबलेन पक्षे साध्यनिश्रायकत्वं यदवच्छेदेन तद्वाक्यत्वमित्यर्थः। न्यायवाक्यव्यवच्छित्यै 'यदवच्छेदेने'ति । न्यायवाक्यत्वं चाधिकवृत्तित्वात् न तदवच्छेदकमिति नातिव्याप्तिः । प्रतिज्ञाव्यावृत्त्ये 'हेत्परागबलेने'ति ॥

१२४ । <sup>7</sup>अङ्गवैकल्यमिति । स्वापेक्षिताङ्गवैकल्यमित्यर्थः । तेन सत्केवलान्वयिकेवल-व्यतिरेकिणोश्रतुरङ्गयोनांतिन्याप्तिः । लिङ्गत्वेनानिध्यितत्वमिति । व्याप्तिविशिष्टपक्षधर्मत्वेना-

<sup>7.</sup> हितोरामास: हेलाभास:, 'अनुमितितत्कारणान्यतरप्रतिवस्यक्ययार्धज्ञानिवयव' दल्ल्यः ; हेतुवदाभासमानी वा हेलाभासः, 'अङ्गविक्वल्रहेतु'रित्यर्थः । अधिक्षी विरुद्धः संदिग्धय वयी हेलाभासा
दित कणादः । अधिक्षी विरुद्धः सन्दिग्धोऽनध्यवस्तित्व चलार हित प्रणात्तादः । असिक्षी विरुद्धोऽनैकाल्विकः
प्रकरणसमः कालाल्ययापिष्टिश्वेति पच हेलाभासा इति गोतमः । सिद्धिग्र्योऽसिद्धः, 'व्याप्तस्य पचधमेलप्रतीतिः
सिद्धि'रिति तार्किकरचायां वरदराजः । 'अष्वीदयनेन व्याप्तस्य हितोः पचधमेतया प्रतीतिः सिद्धिस्त्रभावोऽसिद्धिरित्यसिद्धिच्चणमुक्तम् । तच ययप्ति विरुद्धादिषु सम्भवतीति साद्ध्यं प्रतीयते, तथाऽपि यया न साद्ध्ये
विष्ठोच्यते । यो हि यच साधने पुरः परिस्तुरित समध्य दुष्टचती स एव दुष्टचित्रकारको दृष्यमिति यावत्
नान्य इति ; तेनेव पुरःस्त्रूर्तिकेन दुष्टी ज्ञापितायां कथापर्यवसाने जाते तदुपजीविनोऽन्यस्यानुपयीगात् ।
तथा च सित यव विरोधः साध्यविपर्यव्यात्राग्य्यो दुष्टचित्रकारकः स एव विरुद्ध हेलाभासः । एवं यव
व्यमिचारादयक्तयाभ्रताक्रिकाल्कात्वास्त्रस्यः । ये पुनव्यातिपचधमेताविण्रष्टहेतुस्वरुपज्ञत्रभावेन पूर्वौक्ता
असिद्यादयो दुष्टचित्रकारका दूष्णानीति यावत्, तथाभृतः सोऽसिद्धः इति तक्षभाषा—पु०१६०। व्याप्तला-

अत्र मूर्ल 'साध्यतद्भावसाध्यलं सन्त्भित्वन् दित सितभाषिणीकारसम्ततः पाठः, तेन धनध्यवसितप्रक्षरणसमयोः प्रथम्लचणे न व्याख्याते, तस्य सतेन सन्त्भिष्ठ एव तयोरन्तभौवात्। सितभाषिणी (१ ८०)

प्रष्ट्रया। अपि चीक्षं तच—'क्षचित्तु अनेकान्तानध्यवसितयोः प्रथम्लचणं दृश्यते, तदा सन्त्भिश्रव्देन सत्प्रतिपच एव गाद्यः। पूर्वपाठ एव तु सार्वविकष्टीकान्तरसम्प्रतयितं (सितभाषिणी—ए० ६०-६९)।

जिनवर्ष्वनस्ताच—'साध्यतद्भावसाध्यलं सन्त्भित्वम्। पचलयवत्तिरं नकान्तिकः। साध्यासायकः पचे एव

वर्षमानः अनध्यवसितः। स्वपरपचिसद्वाविष चिक्षपो हितः प्रकरणसमः' (मृत्वम्)। अत्र टीका 'अनेवान्तिकानर्ध्यवस्तित-प्रकरणसमानां त्रयाणामिकं नाम सन्त्रियो हिताभास इति तक्षचणमाहः। एते तयोऽपि सन्त्भिः

ग्रस्दवाच्या भवन्ति। अतस्त्रयाणामिकं सितितं तच्यमभिधाय प्रथम्लचणमाहः—'पचलवयहत्तिरनेकान्तिक'

प्रथादि।

<sup>1. &#</sup>x27;प्रविष्ट' A. 2. 'मतसं' A.

तथाऽपि दूषकताबीजभेदावासभेदानाममीषामसंकीर्णत्वोपळक्षणरूपमात्रमत्राभिधीयत इति न विशेषणान्तरवैयर्थ्यम् । एवमुत्तरत्रापि दृष्टन्यम् । साध्यासाध्यक इति । सत्केवळ्न्यतिरेकि-न्यावृत्त्ये 'साध्यासाधके'ति । विरुद्धानेकान्तिकन्यविन्छत्त्ये 'मात्रे'ति । न चासाधकतयैवा-नध्यवसित्तनिर्वचने असाधकतानुमाने साध्यावैशिष्ट्यम् , साध्यासाधक-पदेन सत्सपक्षताया एव विवक्षितत्वात् । स एव हि पक्षमात्रवृत्तिः साध्यासाधको यः सत्सपक्षः तस्येव साध्यसदेद्दा-पादनसामध्यनिर्वाद्दादिति दृष्टन्यम् ॥

१३९। उपजीव्येति। उपजीव्यत्वमधिकबल्दवम्। तच्च न लक्षणान्तर्गतमुपजीवकोदासीनयोवांष्ठ्यसंशायकयोविपरीताप्रमापकत्वादेव व्यावृत्तेः, किं तु विपरीतप्रमापकतासामध्योप-दर्शनाय। संदिग्धसाध्यविपरीतसदप्रतिपक्षव्यवच्छेदाय 'निश्चिते'ति। आभासत्वास्फूर्ति-दशायामाभासनिश्चितसाध्यविपरीतसदनुमानव्यावृत्त्ये 'प्रमाणे'ति। साध्यविपरीतेति। साध्या-भावसाधनस्वरूपयोग्यपरामर्शविषयः प्रकृतसाध्यसाधकपरामर्शविषयाद्धेतोरन्यो हेतुः प्रकरणसम इत्यर्थः। एकत्र पक्षे विपरीतसाधकहेत्वन्तरपरामर्शसमानकालीनसमानाधिकरणसाध्यसाधकपरामर्शविषयो हेतुरिति तात्पर्यार्थः। अत्र च नित्यत्वानित्यत्वव्याप्यविभुत्वकृतकत्ववन्तौ नभःकुम्भाविति परामर्शविषययोविभुत्व-कृतकत्वयोव्यविक्रत्ये 'एकत्र पक्ष' इति। आलोकनित्रभावित परामर्शविषययोविभुत्व-कृतकत्वयाव्यविभुत्वकृतकर्ववन्तौ वभाकुमभाविति परामर्शविषययोविभुत्व-कृतकत्वयोव्यविक्रस्ये 'एकत्र पक्ष' इति। आलोकनित्रप्रयावित्रद्वाव्याप्यभूमवान् पर्वत इति समूहालम्बनपरामर्शविषययोविह्न-धूमयोव्यावृत्त्ये 'विपरीते'ति। अनध्यवसितव्यावृत्त्ये 'हेत्वन्तरे'ति। एकमात्रपरामर्शविषयदेत्वन्तरव्यावृत्त्ये 'माध्ये'ति।

१३६। अनिष्टेति । अनिष्टस्य बहुयभावन्यापकस्य धूमाभावादेः प्रसञ्जनं तर्क<sup>ः</sup> इत्यर्थः। जल्रह्वदे निर्धूमत्वापादनन्यावृत्त्यर्थंभनिष्टे'ति । शन्दो यद्यनित्यः स्यात् सावयवः स्यादित्यादि-न्युदासाय 'न्यापके'ति ॥

१३७। <sup>3</sup>प्रसञ्जनपदार्थमाह—तुट्यत्वेनिति । देशतः काळतो वा तुल्यावस्थानत्वेन व्याप्यव्यापकभावेनेति यावत् । अभावयोरित्युपळक्षणमापाद्यापादकयोः । प्रत्यभाववचनं प्रतिकृष्ठापाद्यवचनम् । अत्र च तुल्यत्वेनेति प्रतीतिश्च पूर्वळक्षणान्तर्गतव्यापकतानिष्टत्वयोः रनुवादः । तेन व्यापकतानिष्टत्वयोः प्रसञ्जनपदार्थान्तभावे तर्कळक्षणे तदुभयवेयर्थ्यमिति दूषणम्मपास्तम् । न च शब्दोऽनित्यः कृतकत्वादिति कृतकत्वव्यापकस्य मीमांसकं प्रत्यनिष्टस्यानित्यत्वस्याऽऽपादनेऽतिप्रसङ्गः, वचनशब्देनाद्यांरोपस्य 'तर्द्वि निर्धूमः स्यादि'त्याकारस्य विवक्षितत्वात् ॥

१३८। <sup>5</sup>निद्रादुष्टेति। अत्र च वक्ष्यमाणलक्षणया निद्रया जन्यं ज्ञानमिति लक्षणांशः।

 <sup>&#</sup>x27;०बिज्ञतद्याष्य०' नास्ति A. 2. 'ॐाष्यारीपेष व्यापकारीपस्तर्क' इति तर्कसंग्रह अन्नभटः।
 यथा, यथान बज्ञाभावः स्थात् तर्क्षेत्र धूमाभावीऽपि स्थात्।
 'प्रितकृतस्याभावस्य वचनम्' प्रसञ्जनभ् इस्तर्थः।
 'प्रसञ्जन०' A. 5. तथा हि प्रशस्तापद-भाष्यम्—पृ०१८२

<sup>&#</sup>x27;उपरतिन्द्रियगामस्य प्रजीनमनस्त्रस्थित्यदारिणैव यदत्तमवनं मानसं तत् स्वप्नणानम्। कथम् १ यदा बुद्धिपूर्वादासमः भरीरव्यापारादद्धनि खिन्नानां प्राणिनां निश्चि वित्रमार्थमाहारपरिणामार्थं वाद्वष्टकारित-

इतरत् स्वरूपकीर्तनम् । योगजेति । समाधावतिव्याप्तिनिरासाय 'योगजे'त्यादि । निरिन्द्रिय-प्रदेशः स्वप्नवहनाडीत्याहुः॥

१३९। 'वस्तुस्वरूपमात्रग्रहणिमिति। न चावस्तुस्वरूपग्रहणाप्रसिद्धा मान्नपद-वैयर्थ्यम् , निष्प्रकारकज्ञानस्वस्य विवक्षितत्वात् । विशिष्टग्रहणिमिति, सप्रकारकिमत्यर्थः । अतीतावस्थाविच्छन्नस्य वर्तमानभेदावगाहि प्रत्यक्षं व्यत्यभिज्ञानम् । स्वानिष्टसायनताप्रकारकं ज्ञानं वहानम् । स्वेष्टसायनताप्रकारकं ज्ञानमुपादानम् । उभयाप्रकारकं ज्ञानमुपेत्ञा ॥

१४० । 'अनाछिङ्गितेति । ंन आछिङ्गिते अ विरोधितावच्छेदक क्रिपेणोहिखिते उमे कोटी

प्रयागिचादात्मानः करणसम्बन्धान्मनि क्षियाप्रवन्धादनार्षः देये निरिन्दिये कात्मपर्देशे निथलं मनसिष्ठिति, तदा प्रलीनमनस्क द्रव्याच्यायते । प्रलीने च तिक्षनुपरतिन्द्रियमामी भवति । तस्यामवस्थायां प्रवन्धेन प्राणापान-सन्तानप्रवन्तावात्मानः संयोगिविशेषात् स्वापाच्यात् संस्काराभिन्द्रयद्यामी भवति । तस्यामवस्थायां प्रवन्धेन प्राणापान-सृत्प्यते । तस् विविधम्, संस्कारपाटवाद् धातुदोषाद् अदृष्टाच । तव संस्कारपाटवात् तावत् कामी कृद्यो वा यदा यमध्माहतथिन्तयन् स्विपित तदा सैव चिन्तासन्तिः प्रव्यचाकारा सञ्ज्ञायते । धातुदोषाद् वातप्रक्रतिस्तदृष्ट्यतो वा आकाश्रगमनादीन् प्रथति । पित्तप्रकृतिः पित्तदृष्टितो वार्षाप्रविश्वनत्वपर्वेतादीन् प्रथति । यत् स्वयमनभृतेत्वनत्वभृतेषु वा प्रसिद्वार्थेषु वा यच्छुभावेदकं गजारोहणच्छतस्वामादि तत् सर्वे संस्कारधर्माथां भवति । विपरीतं च त्रैलास्यञ्चनस्रोग्ररोहणादि तत् सर्ववस्वभिक्षस्ताराथां भवति ।

'खप्रस्य मानसविपर्ययद्भपत्वात् न वैविध्यविरोध' द्रित तर्कदीपिका। 'खप्रे तु सर्वमेव ज्ञानं स्मरण-मयधार्थस्वे ति तर्कभाषा।

- 'विश्वणविशिष्यसम्बन्धानवगाहि ज्ञानं' निर्विकल्पकम् (तर्कदौषिका), यथा—द्रदं किश्वित्।
   'नामजात्यादिविशिषणविशिष्यसम्बन्धावगाहि ज्ञानं' सविकल्पकम् (तर्कदौषिका), यथा—घटलवान् ज्ञयं घटः।
- 2. 'पूर्वावस्थानुभवजितसंस्कारसहस्रतिद्विष्यभवा प्रत्यभिक्षा' इति तर्कभाषा । अव न्यायप्रदीपः—
  'तत्तेद्दन्तोभयविषयकं जानं प्रत्यभिज्ञा' इति ; यथा, सोऽयं देवदत्तः । 3. 'दोषवित वस्तुनि या स्थलवृद्धिः सा स्त्विद्धः । गुणवित योपार्द्यलबुद्धिः सोपादानबुद्धिः । उभयाभाववित योपेचणीयताबुद्धिः सोपेच्चाविद्यावुद्धिः । वभयाभाववित योपेचणीयताबुद्धिः सोपेच्चावुद्धिः (रित न्यायप्रदीपे विश्वकर्मा ।
- 4. जही यथा, अनेन बन्दावनिहारिणा हरिणा भिवतव्यम् । अनव्यवसायो यथा, कोऽध्ययम् । तथा च, न्यायकन्दलीकारश्रीधराचार्याः —

'श्रऽषां: पूर्व ज्ञातासोषु व्यासङ्गाद्रश्वचाऽऽसक्तिस्ताद विशेषप्रतीव्यधि लाह वा किसित्यासोस्तमानं गते प्रसिद्ध राजनि कीऽध्यनेन पथा गत इति ज्ञानमान्त्रमान्त्रधारितविश्वेषमनध्यवसायः । अप्रसिद्धेष्वपरिज्ञानादेवानध्यनमायं यथा वान्नीकस्य पनसादिषु । तवापि पनसे सस्वद्भवत्वध्यिवीव्यवस्त्रस्य स्वाधिष्यप्रेषोऽ-ध्यश्रसाय एव, द्रव्यतित् पार्थि बोऽयं इचीऽयं इपादिमान् शास्त्रादिमां वेत्रवद्यारणात् । पनस्रतमिष् पनस्यत्वव्यत्तमायादिश्यो व्यावनं निर्वकत्यकप्रत्यस्त्रमि । केवलं लस्य पनस्यव्यत्ते नामधिवसित्यपदिशाभावाद विशेषसंज्ञाप्रतिपत्तिनं भवति पनस्यव्यत्वाधेऽयमिति प्रतिपत्तिनं भवति, किन्तु किमध्यस्य नामधियं भविष्यतीव्यत्तवन्मात्रप्रतीतिः स्वात् सैयं संज्ञाविशेषानवधारणात्मिका प्रतीतिरनध्यवसायः । 5. 'अनालिङ्किते' A. 6. '०इपेणानुक्षिति' A.

येन ताहरानवधारणं ज्ञानिमत्यर्थः। तेन कि स्विदेतदिति अनध्यवसाये कित्वेन सामान्येनोभय-कोट्युङेख आवश्यकः। अन्यथा, संशयत्वानुपपत्तेरित्यपास्तम्। ऊइन्यावृत्त्यर्थं मुभये तेति। निश्चय-न्यावृत्त्यर्थं मनवधारण भिति। ऊइलक्षणं च स्पष्टत्वादुपेक्षितम्। तच्च प्रागस्माभिरुक्तमेव॥

१४१। यागस्य स्वर्गसाधारणत्वा त्तद्वव्यावर्तकमाह—प्रयत्नोत्पाद्येत्यादिना। प्रयत्नजन्य-स्नादिजन्यं छखं सांसारिकिमित्यर्थः। स्वर्गव्यावृत्त्ये पूर्वभागः। स्नगदिव्यावृत्त्ये परभागः। नतु स्वर्गछलमपि यागादिप्रयत्नसाध्यसाधनाधीनमिति तत्रातिव्याक्षिरिति चेत् ? अत्राऽऽहुः—समानकाछीनानेकावृत्तिजात्या स्वावच्छेद्दकसजातीयावच्छेद्यप्रयत्नोत्पाद्यं छखं सांसारिकिमितिः। वस्तुतो धर्मारच्धदेद्दावच्छेदं छखमिति छक्षणम्। तेनायत्नजन्यछहदर्शनादिजन्यछले नाव्यातिरिति धर्ययम्। इच्छामात्नाधीनेति। सांसारिकछखःयावृत्त्यर्थःभिच्छामात्राधीनेते। यद्यपि स्वर्गस्य प्रयत्नयागाद्यप्रपणाळीजन्यत्वेनेदमसंभवि अद्यष्टाद्वारकप्रयत्नानधीनसाधनसाध्यत्वं विविक्षतमप्यद्यद्वारकप्रयत्वानधीनसाधनसाध्यत्वं विविक्षतमप्यद्यद्वारकप्रयत्वानधीनसाधनसाध्यत्वं विविक्षतमप्यद्यद्वारकप्रयत्वानधीनसाधनसाध्यत्वं स्वानक्ष्यत्वात्वात्या स्वावच्छेदकसजातीयावच्छित्रप्रयत्नानधीन-साधन-साध्यं छखं स्वर्ग इति छक्षणमित्याद्वः। अधर्मानारच्यदेद्वावच्छेदं छखमिति तु परमार्थः॥

१४३। <sup>क</sup>स्थितस्थापकलक्षणे ऋजुवस्तुनि स्थितस्थापककार्याभिप्रायेणोपात्तमृजुत्वं पूर्वा-वस्थामान्नोपलक्षणम् । तेन वेष्टितविवृतस्य कटादेः पुनर्वेष्टनापादके स्थितस्थापके नाव्यासिरिति ध्येयम् ॥

१४४ । स्वाभावसादेश्यं स्वप्रतियोगिकात्यन्ताभावसामानाधिकरण्यम् । तेन प्राक्-प्रध्वंसाभावसमानाधिकरणे रूपादौ नातिन्याप्तिः॥

१४९ °निर्बाधकिमिति । यत्सामान्यं यत्र साक्षात्संबन्धेन वृत्तौ व्यक्त्यभेदादिबाधकरितं तत्तत्र जातिः साक्षात्तद्वृत्ति, अन्यत्तत्रोपाधिः परम्परावृत्तीति यावत् । बाधकबलेन साक्षात्-संबन्धत्यागे विशिष्ट प्रस्यक्षवेलान्यवृत्तिजातेरेव परम्परया तत्र वृत्तिकल्पनमिति भावः ॥

<sup>ा. &#</sup>x27;यव॰' B. 2. 'तत्यताभिमतेन समानकाजीनतम् ; ख-पद्देन जन्यताभिमतम् । तथा च तदबच्छेदकं यच्छरीरं तत्माजात्वं ताहमजार्येव्यः' इत्यधिकम् A. 3. 'तात्पर्याद्यः' A.

<sup>4. &#</sup>x27;श्रतुभवजन्या सृतिहेतुभावना'। 'श्रन्ययाक्ततस्य पुनस्तदवस्थापादकः' स्थितस्थापक इति तर्कसंग्रहः। स्थितस्थापकः—'स्पर्भवद्विशेषव्वित्ति'रिति तर्कभाषा। भाषापरिच्छेटे तु—

<sup>&#</sup>x27;स्थितिस्थापकः संस्कारः चितौ केचिश्च गुर्विष । १५८ । इति---अत सिडान्तमुक्तावसी---'चतुर्ष चित्रादिषु स्थितिस्थापकं केचिन्मन्यन्ते तदप्रमाणमिति भावः' । इति ।

<sup>5. &#</sup>x27;व्यक्तिरभिदस्तुस्थलं सङ्करोऽधानवस्थिति:। हपक्षानिरसम्बन्धो जातिवाधकसंग्रहः'॥

र्षति द्रव्यकिरणावेच्यामुद्यनाचार्याः। 'परस्थरात्यन्ताभावसमानाधिकरणयोरेकत्र समावेशः' सङ्कर दति। 6. '०प्रत्ययः' A.

- १४६ । आरोपितनीळरूप इति । आरोपितं नीळरूपं यस्मिन्नाळोकाभावे स इत्यर्थः । इदं च तमसो व्यावर्तकमेव न स्वरूपम् । तेनाऽऽरोपगर्भत्वे तमसश्राञ्चषत्वानुपपत्तिरित्यपास्तम् । मध्याह्वादिवर्तिनमाळोकाभावं व्यवच्छेतु भारोपिते 'त्यादि । तेन यादशाळोकाभावे नीळरूपारोपः स एव तम इत्युक्तं भवति ॥
- १४७ । ज्ञानसम्बन्धो ज्ञाततेत्युक्तम् । तत्सर्वज्ञानेष्वात्मनोऽपि ज्ञातत्वप्रसङ्गाद्युक्त-मित्यत आह—'ज्ञानसम्बन्ध इत्यादि । ज्ञान संबन्धनिरूपणप्रसङ्गात् प्रमासंबन्धरूपं प्रमेयत्वमपि निरूपयति—तत्त्वज्ञानेति । तत्त्वज्ञानेन प्रमया अवच्छेद्यत्वं विषयीक्रियमाणत्वमित्यर्थ इति केचित् । अन्ये त्वेतद्यप्रन्थानुरोधेनैवमन्यस्यापि पदार्थस्य सत इत्यादिप्रन्थे 'पदार्थ'पदस्थाने 'प्रमेय'पदं पठन्तस्तदाकाङ्क्षानिवर्तकत्वेनतद्यप्रन्थप्रवृत्तिरित्याद्वः ॥
- १४८ । संख्याया गुणान्तर्भावे गुणादिषु संख्याव्यवहारानुपपत्तिरित्यत आह—गुणादिषु चेति । संख्याप्रत्यासत्तिः <sup>३</sup>संख्येकाथांधेयता मुख्य एव किं न स्यादित्यत आह—अत एवेति । सर्वनान्नां बुद्धिस्थपरामर्शकुशल्तवाद ग्रन्थकर्तुबुद्धिस्थं संख्यापदार्थान्तरकल्पनागौरव'मिदमो'ऽर्थः ॥
- १४९ । कार्योत्पाद्कत्वमिति । कार्यं प्रत्यनन्यथासिद्धनियतपूर्ववर्तिजातीयत्वम् । 'बहु-वक्तन्यत्वान्नेदमिद्द प्रपञ्चयते ॥
- १९३ । रूपरस्पान्धेति । यद्यपि द्रवत्वेगस्थितिस्थापका न सार्विविकास्तथाऽपि तेषां सर्वेषां पृथिवीत्वसामानाधिकरण्यमात्रं तात्पर्यम् । नतु जलसंपृक्ते माषचणकच्णाँदौ विक्रणतात्मा स्रेहोऽप्यस्ति ; न च जलात एव माषचूणाँदिभिर्राभिन्यकः प्रतीयते धृतेनेव कुहुमान्ध इति वाच्यम्, विपर्ययस्यापि स्वचत्वादिति चेत् ? उच्यते—पिण्याकचणकच्णाँदौ जले च तदम्युपगमे तत्समचायितावच्छेदकाननुगमप्रसङ्गात् स्रेहोत्कर्षाधायकचणकच्णाँदिनिरपेक्षस्य जलस्येव तिव्ररपेक्षस्येतरस्य संग्रहाजनकत्वेनोभयत्र तत्कल्पने मानाभावाच जल एव तत्कल्पनेति परिशेषा-दितरस्य व्यञ्जकतामात्रं परिकल्प्यत इति । रूपरसस्पर्शेति । न च सांसिद्धिकद्रवत्वादेव संग्रहसंभवे किं स्रेहेनेति वाच्यम्, चणकच्णाँदिना जलतदद्रवत्वयोहत्कर्षानाधानादन्यस्य च संग्रहह्यामाने तिद्दत्वर्वर्षस्याऽऽकस्मिकत्वप्रसङ्गात् । आलोकादेरद्रवत्वेऽपि सर्वेषाममीषां तेजस्त्वसामानाधिकरण्यमात्रे तात्पर्यम् ॥
  - १५४। असमवेतमैवेत्यन्तं स्पष्टम् ॥
- १९९ । विनाशस्त्वित । कवित् समवायिनाशात् कविदसमवायिनाशात् कविदुभाभ्यां वेत्यर्थः । न च व्यभिचारादकारणत्वप्रसङ्गः, निमित्तेतरकारणनाशत्वेन कारणत्वे तदभावात् । यत्त् 'तथा उभयनाशजन्यद्वस्थनाशे का गति'रित्याक्षित्य 'पृथगेव तत्तद्वान्योः कार्यकारणभावग्रह'

 <sup>&#</sup>x27;प्रमियललचका धर्मः सर्वभास्त्रप्रसिद्धः यूयने, स क इत्यागङ्गाऽऽहः ' दित जिनवर्द्धनः।
 '०सस्यन्य॰' नास्ति A. 3. '०भिषेयता' A. 4. 'वह्न्यक्तला॰' B. 5. (कर्म) 'उत्तरसंयोगात् कराचिदाययनाणाच नथ्यति' दित तर्वकतिसुदी।

इति कुछमाञ्जलिप्रकाशकृतोक्तम्, तिचन्त्यम्, तत्राप्युक्तरूपेणैव कारणत्वसंभवात् । न हि कुलाल-इयक्रते दैवान्मिलितदण्डद्वयक्रते वा घटे वैजात्यम् । न वा कुलालदण्डान्तरच्यक्त्योरकारणत्व-मविनिगमात्। न वा द्वित्वेन कारणत्वं किन्तु कुळाळत्वेन दण्डत्वेनैवेति सिद्धान्त इति। अन्योन्याभावस्य प्रतियोगिविनाशकारणादिति । अन्योन्याभावत्वं ध्वंसप्रतियोगित्रक्ति ध्वंसेतराव्याप्यवृत्त्यप्रतियोगिकप्रतियोगिसमानाधिकरणाभाववृत्तित्वात् प्रागभावत्ववदित्यनुमाना-दनित्यत्वसिद्धाविति शेषः । न च तस्यानित्यत्वे विनष्टयोर्घटयोरभेदापत्तिरिति, स्वरूपामावेन म्ह्यरूपैक्य<sup>ृ</sup>रूपाभेदापादनानुपपत्तेः । अन्योन्याभावाभावापादने चेष्टापत्तिरिति । रूपवद्विनाशे तत्प्रतियोगिकसामान्याविच्छन्नप्रतियोगिकान्योन्याभावविनाशे वाय् रूपवान्न वेति संशयानुपपत्तिः, तन्नाशे तन्नास्तितानिश्रयादिति वाच्यम्, ग्रन्थकृता तस्याप्यनभ्युपगमात्। नन्त्राश्रयनाशादाश्रितकार्यनाशदर्शनादन्योन्याभावस्यापि अधिकरणनाशादेव स<sup>3</sup> युक्तो न प्रतियोगि-विनाशकारणात् : किं च प्रागमावनाशस्य प्रतियोगिसामग्रीजन्यत्वे प्रतियोग्यात्मकत्ववदन्यो-न्याभावनाशस्य प्रतियोगिविनाशसामग्रीजन्यत्वे प्रतियोगिविनाशतादातस्यापत्तिः, तद्भिन्नसामग्री-जन्यत्वादिति चेत् १ तत्र न तावदाद्यो दोषः, तत्राऽऽश्रयशब्देन समवाय्यभिधानात् , अन्यथा ध्वंस-स्यापि विनाशप्रसङ्गात् । अत्रैव तथात्वशङ्कायाश्च प्रत्यधिकरणमेकप्रतियोगिकान्योन्याभावभेद-प्रसङ्गप्रतिहतत्वात् । नापि हितीयः, प्रागभावादिभेदेन सामग्राभेदासिद्धेः । प्रतियोगिविनाश एव कारणं तस्मादिति वा तदर्थकरणात् ॥

- १९६। गुणस्य त्विति। क्रविदपाकजरूपादौ सजातीयं रूपादि। क्रवित्पाकजरूपादौ विजातीयं संयोगादि। क्रवित्संयोगादौ कर्मेत्यर्थः। सर्वेषामिति, कार्याणामिति शेषः॥
- १५७। ननु भावकार्याणामिव अन्योन्याभावध्वंसयोरिप कुतो न समवाय्यसमवायिकारण-जन्यत्वम् ? असमवेतत्वादिति चेत् , न ; तत्रापि प्रश्नतौल्यात् ॥
- १५८। किं च उद्देशस्थ्रणवत्परीक्षाऽपि कर्तुमुचिता कुतस्त्र्यक्ता ? 'ये चापरे भेदा' इत्यादिना सामान्यतो भेदाः प्रतिज्ञातास्तस्रक्ष्रणान्यपि वाच्यानि कृतो नोक्तानि तत्राऽऽह—अपरं सकस्त्रः मिति। ननु विशिष्टं विशेषणविशेष्यतत्संबन्धात्मकमुक्तम्, तद्युक्तम् ; वैशेषिकमते समवायस्यातीन्द्र्यतया तद्वघटितवैशिष्ट्यस्याप्यतीन्द्र्यत्वेन ऐन्द्रियकविकल्पानां विशिष्टविषयताप्रयुक्तसविकल्प-कत्वाभावप्रसङ्गादित्याशङ्कय वैशेषिकाभिमतं वैशिष्टामाह—वैशिष्ट्यमन्यव्यावृत्तिरिति॥
- १५९। ननु व्यावृत्तरेव वैशिष्टयपदार्थत्वे तद्धेतुताप्रयुक्तं विशेषणत्वं व्यावर्तकमात्रस्य स्यात्। तथा च विशेषणोपलक्षणविभागानुपपत्तिरित्यत आह—समानाधिकरणमित्यादिना। जटामिस्तापस इत्यादौ तृतीयोपलक्ष्यमाणोपलक्षणभावे जटादावितव्यासिनिरासाय 'समानाधिकरण-' मिति। विशेष्यव्यादृत्त्ये 'व्यावर्तक'मिति॥

<sup>ा. &#</sup>x27;सक्प॰' नास्ति A. 2. '॰क्पापादना॰' A. 3. 'संयुक्तो' A. 4. 'तैजःसंयोगादि' A, 5. 'वैशिष्कमतं' B,

- १६० । विशेषणलक्षणप्रविष्टतया अन्तरा सामानाधिकरण्यं निरूपयति—एकेति । एकत्वं सारूप्यम् । तच व्यावर्त्यवाचकपद्विभक्त्या । एतल्लक्षणपक्षे 'जटावान् तापस' इति प्रयोगकाले सा पारिभाषिकं विशेषणमेव । नृतीयाप्रयोगकाले तुपलक्षणमेविति दृष्टव्यम् । उपलक्षणलक्षणापेक्षितं वैयधिकरण्यं लक्षयति—भिन्नेति । भेदोऽत्र वैरूप्यम् ॥
- १६१ । एवं विशेषणोपलक्षणलक्षणापेक्षिततया पारिभाषिके शाब्दसामानाधिकरण्यवैयधिकरण्ये निरूप्यान्यद्गि 'यौक्तिकमेकाश्रयवृत्तित्वं नामार्थं सामानाधिकरण्यमस्तीति स्वियतुमधिकरण्यं निरूप्यान्यद्गि 'यौक्तिकमेकाश्रयवृत्तित्वं नामार्थं सामानाधिकरण्यमस्तीति स्वियतुमधिकरण्यं लक्ष्यति—जातिप्रत्यासत्तिति । न वोपाध्याश्रयेऽञ्याप्तिः, तस्यापि परम्परयोपाधितापन्नजात्याश्रयत्वात् । अन्ये तु जातिषदं धर्ममान्नोपलक्षणमित्याहुः । एवं च समानमेकमधिकरणमाश्रयो यस्येति ऐकाधिकरण्यात्मकमार्थं सामानाधिकरण्यमुक्तं भवति । एवं वैयधिकरण्यमपि । एते च विशेषणोपलक्षणलक्षणयोः प्रत्याय्यव्यावृत्त्या सह द्रष्टच्ये । तेन प्रत्याय्यव्यावृत्त्येकाधिकरणत्वे सति तद्वव्याशृत्तिबुद्धिजनकविशिष्टज्ञानावच्छेदकं विशेषणमिति, तद्वव्यधिकरणत्वे सतीहशमुपलक्षणमिति च पर्यवस्यित । अन्नाप्यधिकरणं देशकालोभयरूपं विविश्वतम् ।
  तेन यन्नाऽऽश्रये यत्कालीना व्यावृत्तिः प्रत्याय्या तत्कालीनतद्धिकरणवृत्ति विशेषणम् , अन्यदुपलक्षणम् । एवं काककालीनगृष्टव्यावृत्तिपरे प्रयोगे काको विशेषणमेव, सामान्यतो गृष्टव्यावृत्तिपरे तुपलक्षणमेव स इति निष्कर्षः ॥
- १६२ । बुद्धिस्थमन्यदृण्याह—समस्तेत्यादिना । विद्यमानयोरिति, पृथितिति शेषः ; अन्यथाऽविद्यमानयोः संबन्धस्यैवाभावेन विद्यमानपद्वैयर्ध्यप्रसङ्गात् । अविद्यमानयोरिति, अन्नापि पृथितिति शेषो दृष्टव्यः ; अन्यथाऽविद्यमानयोः संबन्धानुपपत्तेरसंभवप्रसङ्गात् । जानात्मनोविषयविषयिभावं व्यावर्तयित्रभाधाराधेये ति ॥
- १६३ । अपरं तु सकलं शास्त्रं खबोधिमत्यत्रोपलक्षितं शास्त्रं लक्षयित— अश्रेयःसाधनेति, मोक्षसाधनामिधायकमित्यर्थः । साधनपदं च प्रयोजकमात्रपरम् ॥

<sup>1. &#</sup>x27;बीगिक॰' A. 2. '-व्यावत्तेका॰' A. 3. 'नि:चेय:साधनेति' A.

अ वित्तु—'न्यामावावस्थायि चिणकत्वम्। चयात् विभागानुत्याद्यविभागप्रागभावसस्वत्भाविष्टवः कालः। प्रत्यवंमर्थक्रियाभेटो वा चिणकत्वम्। अवर्षात्मकत्तु ग्रन्दः संवीगादः विभागाच्ह्रच्याच्याये। त्वोपात्यः ग्रन्दः चिणकः। ग्रन्दोऽस्वरगुणः। स्पर्थः पृथिक्तेजीवायुगुणः। रूपं पृथिव्यतेजीगुणः। स्वाद्यः अत्यत्युगाः। यतः एवायुतिसद्धाः समवेतत्वेन वर्त्तते। असम्बद्धयोरिवद्यमानत्वमयुतिसद्धिः। विद्यमानयोर्पयस्थे यतसिद्धिः,'—इति मृत्वस्थिकम्।

मूलग्रन्थान्ते च-- "निरुक्तिमुक्तामय उत्तमयुतिः सदात्मरत्नेषर एव हारः । सुवर्णमुचग्रियतो मनोदियां मनोहरः कछमजङ्गरीतु ॥

यमित्यमस्वाध्यायधारणासमाधिधोरणीमस्यरनयन-पाग्रपताचार्ध-श्रीभाविवधीश्वरिवरिचता वाग्विद्याविलास-विचित्रवादित्रसार्थपरार्थचमत्कत्या वर्धमयो पारावारन्यायवैश्रीषिकमहाशास्त्र सारसमुद्धरणशीलविरिचताप्त-सप्तपदार्थी समाता'—इतप्रधिकसुपलस्यते ।

स्वयन्थस्य प्रवयमाशास्ते—सप्तद्वीपेति । यद्यप्यष्टौ धराधरा इति प्रसिद्धिस्तथाऽपि नाधिकतदृश्याद्वतिर्विवक्षिता, किं त्वष्टान्तर्गतसप्तावस्थानकाले ग्रन्थप्रचयाविच्छेदः । सप्तपदं द्व प्रासानुरोधेन । स्ततपदार्थीति । ग्रन्थस्य सप्तपदार्थीभिन्नत्वेऽपि प्रतिपाद्यप्रतिपादकाभेद<sup>2</sup>-विवक्षया तद्वापदेश इति सकलमविकलङ्कम् ॥

> गुरुशार्ङ्गधरेण बोधवीजं यदनन्ते निद्धे बुधास्तदीयम् । इममङ्कुरमादरः फले चेन्न "विमृद्गीत पदार्थवन्द्रिकाख्यम् ॥ इति । श्रीमदृशेषविद्यापारगःजगद्वगुरुशेषानन्तविरचिता स्कल्प्बाल्बोधिका सक्षपदार्थीटीका \* ॰ पदार्थचन्द्रिकाख्या समाप्ता ॥

<sup>ा. &#</sup>x27;॰पदाधीभित्रलेऽपि' A. 2. '-भेद॰' B. 3. 'विष्टह्वातु' A. 4. '॰जगढ्गुरु॰' नािस्त्र A. 5. 'स्वर्त्त  $\cdots$  नािस्त्र A. 6. 'पदार्धचिन्द्रिका' A.

## श्रीगणेशाय नमः॥

## बलभद्र-सन्दर्भः

(बलभद्र-कृता सप्तपदार्थी-टीका)

नत्वा दृण्डिपदद्वन्द्वं सर्वकामार्थसिद्धये। अनल्पमतिसंभूत्ये बरुभद्रः समातनोत्॥

प्रारिप्सितप्रतिवन्धकदुरितध्वंसकामो विशिष्टशिष्टाचारानुमितागमबोधितकर्त्तव्यतावं ¹मङ्गलं शिष्यान् शिक्षयितुं निवध्नाति—हेत्व इति । जगतां कार्याणाम् , तथा चेश्वरसद्भावे प्रमाणं सृचितम् । यह यत् कार्यं तत् तत् सकर्तृकमिति व्याप्तिरेव-कारेण सृचिता । तत्रश्च व्याप्येन कार्यत्वेन प्रयोज्यायां सकर्तृकत्वानुमितौ जगद्विषयकसकर्तृकबोधार्थं 'जगतामि'ति बहुवचनम् । एतच्छास्त्रसाध्यपरमपुरुवार्धसाधारणजनकतां दर्शयति—संसाराणंवेति । दुःखरुपसमुद्रनिवर्त्त-कार्यत्यर्थः । विश्वोत्पत्तिस्थानतामाह—प्रमञ्च इति । विद्या च सर्वविद्याधिष्ठातृत्वेन, तत् एव ग्रन्थनिवाहकं ज्ञानम् इच्छाविषयि कर्तृत्वमिति भावः । संसारे दृष्टस्य जनकतां विशेष-रूपण दर्शयति—ग्रम्भवे इति । परमगुरुत्वं दर्शयति—ग्रन्वे नम इति ॥

- १। पदार्थो द्विविधः भावोऽभावश्चेति सामान्यत उद्देशं मनसि निधाय सामान्यरुक्षण-माइ—प्रमित्तीति। इदमुपरञ्जकं रुक्षणम्, न तु व्यावर्त्तकम् ; व्यावृत्तिप्रतियोगिनो विरहात् , सदुपरक्तस्य सद्वैशिष्ट्यस्य भ्रमविषयत्वात् । तत्रातिव्याप्तिवारणाय 'प्रमिती'ति ॥
- २ । अत्र वस्तुनां लक्षणत्वात् <sup>°</sup>स्पत्तेवेत्येव-कारो निश्चयार्थः, न तु व्यवच्छेदार्थः ; व्यवच्छेद-प्रतियोगिनोऽभावात् ॥
  - ३ । "नवैवेति । मवातिरेके प्रमिते सर्वत्र प्रमितस्य द्रव्यत्वनिषेघ एव-कारार्थः ॥
- ा. 'मङ्गलं व विद्यव्यंसदारक्तमनातिप्रालकं कर्म, तच देवतानमः कारादिष्ठपमित्र। खतः सिड्विद्यामाव-म्यालिऽपि सामान्यती ग्रहीतस्य विद्याय सदारकत्वस्थानपायात् नमस्कारादीनां ताद्व्योणैव विद्याय सदारकत्व-प्रतिपत्तिनीव्यातिरिति दिक्' इति वैद्येषिकस्त्वीपस्तारे श्रङ्गरिमयाः।
- 'धर्मविशिषप्रमृताह द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशिषसम्बायामा पदार्थाना साधर्यवैदस्यांभ्या तत्त्वज्ञाना-त्रि:श्रेयसम्' द्रित क्षणादम्त्रम्। त्रवीपस्कार:—

'त्रव च द्रव्यादिपदार्थानामुद्देश एव विभाग: पर्यवसन्नः, स च न्यूनाधिकसंख्याव्या किदमलक्तीन भडेव पदार्था इति नियम: पर्यवस्यति'।

उ. इदानीमपवर्गमाणितया सर्वपदार्थाययतया च प्रथमीहिष्टस्य द्रव्यपदार्थस्य विभागं विशेषीहैश्व कुर्वनाइ—तत द्रव्याणि पृथिव्यप् ..... नवेवित ।

- ४। <sup>1</sup>चतुर्विशतिरेवेति । अन्नापि प्रमिते गुणचयेऽभावात्मकलघुत्वादौ गुणत्वनिषेध एव-कारार्थः ॥
- ५। ैपञ्चिवेति । इद्द गमनादयो श्रमणान्तर्भूता न तु गमनप्रतियोगिकेतरभेदानुमिति-जनकोपाध्यवच्छिन्नाः, एव-कारार्थश्च एतदन्तर्भूतकर्मत्वप्रतिषेधः । सर्वत्र न्यूनव्यवच्छेदार्थं एव-कारो बोध्यः ॥
- ६। सामान्यमिति। यद्यप्ययं न विभागः, किन्तु परमपरिमत्येव, तथाऽपि स्वमताव-ष्टम्भेनेव (परापरं चेतीति ?)॥
  - ८। एक एवेति। स्वान्योन्याभावासमानाधिकरणपदार्थविभाजकोपाधिमत्त्वमित्यर्थः॥
- ९ । अभावस्त्विति । यन्मतेऽभावो द्विविधः, संसर्गाभावोऽन्योन्याभावभेदात् ; संसर्गा-भावित्विविधः, प्रागभावप्रध्वंसाभावात्यन्ताभावभेदाद् इति विभागः, तन्मतेऽभावव्याप्यं संसर्गा-भावत्वं संसर्गाभावत्वव्याप्यं प्रागभावत्वादि । एतन्मते संसर्गाभावत्वं कस्यविन्मते सामयिका-भावभेदोऽस्ति । उत्पत्तिविनाशशाली तुरीयसंसर्गाभाव इति केषाञ्चिन्मतम् । अन्योन्याभावोऽपि स्वरूप-भेद-पृथक्तु-वैधम्यादिभेदाचतुर्विधः ॥
  - १३। अनारब्धं द्रव्यं येन स तथोक्तः॥
  - १५ । <sup>ः</sup>कालस्टिति । उत्पत्त्याद्यपहितस्त्रिविधः ॥
- १६ । **एकाद्शिवधिति । यद्यप्युपाधिभेदेनापि दश**ंदिश इत्येव प्रसिद्धिस्तथाऽपि मत-भेदेनार्थविभाग इति ॥
- गुणलेन रूपेण गुणानां सर्वेद्रव्याधितलं द्रव्याभिव्यङ्गतलं द्रव्याभिव्यञ्जतलञ्चेति द्रव्यानन्तरं गुणानामुद्देगं विभागञ्चाऽऽह—गुणान्तु रूपरस.....चतुर्विंशतिरविति ।
- कमैणां द्रव्यजन्यतया गुणजन्यतया च क्ष्पवदृद्रव्यसम्वायाच प्रव्यचतित द्रव्यगुणाभिधानानन्तरं कमौद्देशविभागावाच—कमौणि उत्चिपण.....पञ्चविति ।

'एकद्रव्यमगुर्ण संघीगविभागिष्वनपेचकारणिनित कर्मलचणम्'—वै० सू० १-१-१०।

3. 'नित्येत्रभावादनित्येषु भावात् कारणे कालाख्येति'—वै० मू० २-२-१।

'निखेलमावादनिखेषु भावादिति नितेषु चालागादिषु युगपज्ञातः चिरं जातः चिपं जातः इदानीं जातः दिवा जातः रात्रौ जातः इदानीं जातः दिवा जातः रात्रौ जातः इद्यादिप्रख्यसाभावात्, ज्ञानितेषु घटपटादिषु यौगपद्यादिप्रख्यानां भावात्, ज्ञान्यस्थितिकाभ्यां कारणं जाल इत्यर्थः। न केवलं यौगपद्यादिप्रत्ययन्तात् कालस्य सर्वौत्पित्तमित्तिकास्यालम्, अपि तु पुष्पमत्तादौनां हमित्तिक-वासित्तक-पात्रवेष्यादिसेनावलादस्येतदस्थ्यवस्थिम् इति श्रद्धरिवाः।

4. 'इत इदिमिति यतस्तद्व दिश्यं सिङ्गम्'—वै० मू० २-२-१०।

'इतोऽल्पतरमंयुक्तसंयोगाययादिदं बहुतरसंयुक्तसंयोगाधिकरणं परम् , इतथ संयुक्तसंयोगभूयस्वाधिकरणा-दिदं संयुक्तसंयोगाल्पीयस्वाधिकरणमपरमिति नियतदिग्दिशयो: समानकालयो: पिष्डयोर्थतो द्रव्याद भवति सा दिगितार्थः इतुरुपस्तारः ।

- २२ । नतु चित्रं रूपं स्वीक्रियताम् , द्रव्यवाक्षुपत्वातुरोधेन, स्सस्यापि चित्रत्वे मानाभावः ? न च रसस्य व्यावृत्तित्वाद्धरीतक्यादौ रसप्रतीतिर्न स्यादिति वाच्यम् , अवयवैकार्थवृत्तित्व-सम्बन्धेन प्रतीत्युपपत्तेरिति चिन्त्यमेतत् ॥
- २३। संख्येति। संख्या एकत्वद्वित्वादिभेदेन नानेति विभाग इति केचित्। परिमाणिमिति। केचिदणुत्वमहत्त्वदीर्वत्वादिभेदाचतुर्विधमिति विभाग इति । नतु अणुमहत्त्वे दीर्घे एव स्वीकियेतां किमधिकस्वीकारेणेति चेन्न ; तत्तद्वभिन्नव्यवहारानुरोधेन तदुपाध्यव-चिछन्नतत्तत्परिमाणस्वीकारात्। अणुत्वासमानाधिकरणं महत्त्वमिति। पृथ्यक्तृमिति। एकपृथक्तृम् एकपृथक्तृनृत्ति हिप्रथक्तृाद्यनेकद्वतीत्यर्थः। 'संयोग इति। यद्यपि कर्मजो हित्विधः उभयकर्मजोऽन्यतरकर्मजश्चेति विभागः कर्त्तुं युज्यते, तथाऽप्येतन्मते उभयकर्मत्वेन कारणता ; अतो न ताहशविभक्तविभाग इति ध्येयम्। कारणता चाविनश्यद्वस्थकर्मत्वेनैव, लाचवात्। न च कर्मत्वेनैवाऽऽस्तामिति वाच्यम्, तथा सति हि जनितसंयोगेन तेन विनश्यदवनस्थेन संयोगो जन्येत। न च स्वरूपयोग्यताऽस्त्येव फलोपधानन्तु न भवति, कारणान्तराभावादिति वाच्यम् ; दप्टसकळकारणस्य विद्यमानत्वात्, अदृष्टविलम्बेन कार्यविलम्बस्याशक्यत्वात्। अदृष्ट-विलम्बेन कार्यविलम्बः कचिदेव। तत्रापि दृष्टान्तिक्यविरह एव कल्प्यते। विभाग इति। तत्रापि पूर्ववन्न विभक्तविभाग इति ज्ञेयम्॥
- २४ । वैशेषिकमते द्वयमेव प्रमाणं ततश्च प्रमा द्विविधेवेति मनसिकृत्याऽऽह-प्रत्यसम्यु-मितिश्च । प्रत्यक्षप्रमाणविभागमाह-प्रत्यसमिति । यद्यपि स्वमते भगवान्न प्रमाणं तथाऽपि साम्प्रदायिकमतेनाऽऽह-ईश्वरश्चेति ॥
- २७। यद्यपि प्रमापदेशाविषयाः पञ्च हेत्वाभासास्तथाऽपि मतभेदेनानेकान्तिकान्तर्भूता-ऽसाधारणरूपानध्यवसितत्वप्रदर्शनपुरःसरं विभागमाह—"असिद्धेति ॥

 <sup>&#</sup>x27;अन्यतरकर्मन उभयकर्मन: संयोगनय संयोग:'—वै० स्० ७-२-१।

<sup>&#</sup>x27;संयोगे संयुक्तप्रतीतिरवाधिता प्रमाखं कार्याणि च, अवयवसंयोगेषु द्रव्यम् अग्निसंयोगे पाकजा रूपादयः प्रचये परिमाणिविणेषः सेर्याकाणसंयोगे णव्द इत्वायूह्मम्। न चाविरतीत्पत्तिरैव संयोगः, चणभङ्ग-परिणामयोनिरासात 'अप्राप्तिपृविका प्राप्तः संयोगः' इतुप्रपत्तारः ।

<sup>2. &#</sup>x27;अप्रसिद्धोऽनपदेगोऽसन् सन्दिग्धयानपदेगः'—वै० सू० ३-१-१ ॥।

<sup>&#</sup>x27;अप्रसिद्ध इति अध्यातोऽग्रहीतयातिको विपरीतयातिकय विरुद्धः, एतेन खाष्यलासिद्धविरुद्धयीः संग्रहः; असन् इति पद्धेऽसन् अपचधर्म इतार्थः, स च कवित् सरुपविरहात् कवित् सन्देहसिषाधिवर्षयो-रभावात् सिद्धमाधने; सन्दिष्य इति पद्ये साध्यसदसन्त्रकोटिकसंग्यजनकः, स च संग्र्यः समानधर्मदर्भनात् कविद्साधार्यधर्मदर्भनात् कवित् पच एव हितोः साध्यतदभावसाहचर्यदर्भनात्; आदाः साधारणानेकान्तिकः, हितीयस्त्रसाधारणानेकान्तिकः, दृतीयोऽसुपमंहारी' इति ग्रहरमिशः।

- २८। तर्केति। तर्क उत्कटकोटिकसंशयः, न तु मुख्यार्थस्तर्कशब्दस्य, विपर्ययान्त-र्भृतत्वात्॥
- २९। सिविकल्पकेति। ननु निर्विकल्पकं कथमप्रमान्तर्भूतम् ? तस्य निःप्रकारकत्वादिति चेत्, न; प्रमात्वाभाववज्ज्ञानत्वस्य तल्लक्षणत्वादिति केचित्, तन्न; तदा प्रमायामन्नान्त-भांवापत्तः। न च यत्र निर्विकल्पके प्रमात्वात्यन्ताभावो नास्ति तत्ययेव प्रमायामन्तर्भाव इति वाच्यम्, कचित् प्रमात्वं निर्विकल्पकेऽस्ति कचिन्नास्तीति विनिगन्तुमशक्यत्वात्। तथा च यदि हि भ्रमभिन्नत्वसमानाधिकरणज्ञानत्वं प्रमालक्षणं तदा प्रमायामेवान्तर्भावः। यदि च तद्वति तत्प्रकारज्ञानत्वदिकं छक्षणं तदा प्रमायामेवान्तर्भावः। यदि च तद्वति तत्प्रकारज्ञानत्वदिकं छक्षणं तदा प्रमावदिकं वि
  - ३०। पत्रमिति। 'प्रमायामप्रमायां चान्तर्भावः' इत्प्रशानुषङ्गः॥
  - ३१। ऊहैति। नामान्तरेणोद्दशब्देनोक्तकोटिसंशयपरिग्रहः, न तु तर्कपरिग्रहः॥
- ३२ । 'दुःखमपीति । दुःखत्वमसाधारणदुःखकारणाधर्मप्रयोज्यमित्यर्थः । यद्वा, दुःख-कारणमात्रप्रमवं दुःखं द्विविधं नरकरूपं सांसारिकञ्चेति विशेषः । इञ्क्रेति । साध्यविषया स्वर्गादिविषयेत्यर्थः । साधनविषया चेति दशादिविषयेत्यर्थः । प्रयत्नेति । विहितं नारायण-स्मरणादि, निषद्धं बाह्मणनिन्दादि । एतदुभयभिन्न उदासीनो जलताडनादिस्तद्विषयक इत्यर्थः ॥
- ३३ । गुरुत्विभिति । समाहारः समुदायस्तिन्निरूप्यं धान्यादिगुरुत्विभित्यर्थः । व्यासज्य-वृत्तित्वं निराचष्टे—एकावयविनिष्ठञ्चेति । प्रत्येकं पर्याप्तमित्यर्थः । अन्यथा, अन्त्यावयविनि न वर्तत इति प्रतीत्यापत्तेः॥
- ३५। स्तेहेति। स्वाभाविकः साक्षात्सम्बद्धो जलादौ, औपाधिकः परम्परासमवेत-स्तैलादौ॥
- ३७। प्रवर्त्तक इति, यागादिविषयप्रवृत्तिसाध्य इत्यर्थः। अत्र धर्मः फलावसानः कीर्तना-दिना नास्यश्चेति बोध्यम्। निवर्तक इति। कलञ्जभक्षणादिविषयनिवृत्तिसाध्य इत्यर्थः॥

 <sup>&#</sup>x27;इष्टानिष्टकारणविशेषाद विरोधाच नियः सुखदुःखयोरयांन्तरभावः (वै० स्० १०-१-१)
 कि कणादः।

<sup>&#</sup>x27;अनुग्रहलचणं सुखं सगायभिग्नेतिवश्यस्तिध्ये सित इष्टोत्पन्नधीन्द्र्याध्वित्रिक्षवाँद्वमीत्यप्ति । स्योगाद यदन्यहाभिज्ञङ्गनयनादिप्रसादजनकसुत्पयते तत् सुखस्' इति प्रशस्तपादः। 'तदिदमतौतेषु सक्चन्दनादिषु स्रुतिजसनागतेषु सङ्ग्लजम्, गौतमीय स्व सुखापरिगणनं वैराग्याय सुखमिष दुःखलेन भावयतो वैराग्यं स्रादेतदर्थमिति'—गङ्गरिमयाः। अतः 'त्रात्मशरीरिन्द्र्यार्थनुह्विमनःप्रवित्तद्वीपग्रेत्राभावकन्दुःखापवर्गालु प्रमियम्' इति गौतमीय प्रमियविभागस्त्वे सुखस्यानभिष्ठानादृ दुःखाभिन्नमेव सुखमिति भ्रमो न कर्मयः।

- ३८ । 'अवर्णाटमक इति । पर्युदासवृत्त्यात्मक इति, न तु वर्णात्मक इत्यर्थः ॥
- ३९ । अन्य इति । परमाण्वादिनिष्ठाः परिमाणादयो नित्या अनित्या घटादिनिष्ठा इत्यर्थः । बुद्धीच्छेति । वाछदेवनिष्ठा बुद्धीच्छादयो नित्या व्यापकाः, अस्मदादिनिष्ठा अव्यापका अनित्या-श्रोत्यर्थः । अन्ये इति, रूपादयो व्याप्यवृत्तय इत्यर्थः ॥
- ४३ । अन्यैरधिकत्वेनाभिमतानां पुनस्प्रहपरिहाराय स्वीकृतपदार्थेऽन्तर्भावं दर्शयति— मध्यत्वमित्यादिना प्रन्थेन ॥
- ५१। यद्यप्याकाशपरिमाणादिरूपिनत्यानां कारणत्वं नास्तीत्यसमञ्जसवन्धस्तधाऽपि तद्वातिरिक्तानां नित्यानाम् इति सङ्कोचे स न कोऽपि दोषः। यद्वा, योगिज्ञानं विषयजन्य-मिति मते तेषामपि कारणत्वं नास्त्येवेति बोध्यम्॥
- ५२। "तत्त्वमिति। यद्यपि सर्वस्यापि प्रमाविषयवृत्तिधर्मस्तत्त्वमिति तातुपर्यार्थः, न त्वभावप्रतियोगिनो व्यावर्तकस्य छक्ष्यत्वात् , अछक्ष्ये केवछान्वयिनि अतिव्याप्यछक्षणं प्रमाविषय-वृत्तित्वविद्योपणं व्यर्थं चेति चेत् , न ; व्यतिरेकिधर्मस्तत्त्वमिति छक्षणस्यामिमतत्वात् ॥
- ५४ । तस्वज्ञानोत्पाद्येति । तस्वज्ञानोत्पाद्यो यो मिथ्याज्ञानस्य दुःखकारणस्य ध्वंस-स्तेन सद्द समानाधिकरणो मिथ्याज्ञानकार्यस्य समस्तदुःखाभावः स मोक्ष इत्यर्थः । अथवा 'सं'प्रतियोगि'कास्त'शब्देन ध्वंसो गृहीतः, तस्य सम्यक्त्वं स्वसमानाधिकरणप्रतियोग्यसमान-कालीनत्वम् , तच्च एतादृशध्वंसप्रतियोगित्वधर्मत्वम् ; एवज्ञ तत्त्वज्ञानोत्पाद्यो यश्चरमदुःखध्वंसः स मोक्ष इत्यर्थः । लक्षणं समानाधिकरणदुःखासमानकालीनिमन्नदुःखध्वंसत्वं ज्ञातव्यम् , अतो न वैयर्थ्यम् ॥
- ५६ । तत्नेति । अन्वयिन्यतिब्याप्तिवारणाय विशेष इति । को विशेष इत्याकाङ्क्षाया-माइ—केवळव्यतिरेकीति । तथा च केवलब्यतिरेकित्वमेव विशेष इत्यतो न वैयर्थ्यम् ॥
  - ५९ । <sup>अ</sup>गुणवद्ति । यद्यपि घटादौ प्रथमक्षणे लक्षणमन्यापकं तथाऽपि गुणात्यन्ताभाव-

<sup>ा. &#</sup>x27;श्रीतग्रहणो योऽर्थः स भन्दः' इति कणादस्त्रम् ( वै० स्० २-२-२१ )। अत्रीपस्तारः—

<sup>&#</sup>x27;शोचं ग्रहणं ग्रहकरणं यस स शोवग्रहणः, वर्ध द्वि धर्मीतार्थः, तथा च शब्दश्चिषमेषु योचगाञ्चेषु शब्द्वतारतारतार्वग्रण्यसत्तारिषु नातित्राप्तिः। वर्षपर्वेन धर्मिपरेण जातिवर्मित्वमभिष्रेतम्। वर्षारेशनामा शब्दसमवेतः शब्दी नासीति स्चितम्'।

तत्त्वज्ञानमात्मतत्त्वसाचान्कार इच विविचितस्तस्यैव सवासनिष्याज्ञानोत्मूलनचमलात्, 'तमिव विदिलाऽतिस्त्रामिति नान्यः पत्या विद्यतेऽयनाय' इताव 'ई ब्रह्मणी वैदितव्ये' इताव च वैदनपदस्य साचात्कारपरलात्।

<sup>3.</sup> द्रव्यं गुणादिभ्यो भिन्नं गुणवत्त्वात्, यत्र गुणादिभ्यो भियते तत्र गुणवत्, यथा गुणादीति। गुणवत्त्वं यद्याद्याचाणेऽवयितिन नास्ति तथाऽपि गुणाताःत्ताभावितरीधिमत्त्वं विवित्तिं गुणपागभावप्रव्यं सयी-रिष गुणाताःताभावितरीवित्वात्।

विरोधिना गुणवत्प्राक्प्रध्वंसाभावाद्व गुणात्यन्ताभाववस्वेनानुगतीकृत्य गुणात्यन्ताभाव-विरोधिमस्वमिति छक्षणमिति न कश्चिद्दोषः । समयायेति । अत्र समवायिकारणत्वयोग्यता विवक्षिता, अतो न प्रथमछक्षणान्याप्तिः ॥

- ६०। 'जातिमस्वे सतीति। अत्र चळनात्मकं कर्म, भिन्नत्वं समवायिकारणरहितत्वम् , द्रव्यभिन्नमिति बोध्यम् । जात्यादावतिव्याप्तिवारणाय सत्यन्तम् , द्रव्यकर्मणोरतिव्याप्तिवारणाय 'परे'ति विशेषणम् ॥
- ६१। आद्योति। आद्यसंयोगासमवायिकारणत्विमित्येकं छक्षणम्, अपरन्तु आद्यविभागासमवायिकारणत्वे चेति ध्येयम्। संयोगजसंयोगविभागजविभागासमवायिकारणयोरितिव्याप्ति-वारणाय छक्षणद्वये आद्यपदृहयम्, घटादावित्वयाप्तिवारणाय छक्षणद्वये आद्यपदृहयम्, घटादावित्वयाप्तिवारणाय छक्षणयोरसमवायीति विशेषणम्। ननु संयोगिविभागाजनके विनश्यदवस्थकर्मणि नासमवायिकारणता, कार्यान्तरं प्रति कार्यकाछे सत एव तत्त्वात् इति चेत्र ; विनश्यदवस्थय्य कर्मणोऽभावाद् विनश्यदवस्थे कर्मणि नाव्याप्तिः। (भावे वा) तस्यापि संयोगविभागजनकस्वरूपयोग्यतावद्विनश्यद्वस्थकर्मगतजातिमत्त्वात् इति दिक् ॥
- ६२। ैनित्यमिति । व्यक्तिसमवेतं व्यक्तिवृत्तीत्यर्थः । आकाशादावितव्याप्तिवारणाय 'व्यक्तिवृत्ती'ति ; तथाऽपि विशेषादावितव्याप्तिः स्यात्तद्वारणायां नेके'ति । अन्ते विशेषास्तत्तद्विशेष-वृत्तय एव नानेकवृत्तयः ; विशेषात्ते रूपेण सर्वेण तथा प्रत्येकावृत्तिथमों न समुदायवृत्तिरिति न्यायादिति भवत्यतिव्याप्तिवारणाय 'एक-' मिति, असहायमित्यर्थः । समवायादेः सम्बन्ध्यादिनिरूप्यत्वेन सहायत्वाद्व अनेक-कपालावृत्ति-वयादिपदार्थेऽतिव्याप्तिवारणाय 'नित्यमि'ति । अन्ये तु अनेकसमवेतविशेषणेन विवक्षित-पदार्थोन्तरेणेव समवायादावितव्याप्तिवारणां तथा चैकमिति विशेषणं लक्षणान्तरं च निःसामान्य-वत्त्वे सित समवेतत्वं बोध्यमित्याहुः । अपरे तु घटत्वं नाना गोत्वं नाना इति स्वरूपकथनमिति प्रोचुः ॥

## ६३। °विशेष इति। नायमुद्देशस्तस्य पूर्वोक्तत्वात्, किन्तु यावन्नित्यद्वन्यवृत्तित्वेन

- 'द्रत्याय्यगुणवान् संयोगविभागित्वकारणमनपेच इति गुणलचणम्' इति कणाटम्चे (वै० म्०१-१-१६) 'अनपेच इतानलरं 'गुण' इति पूरणीयम्, संयोगित्रभागित्वनपेचः सन् कारणं यो न भविति स गुण इतार्थः। तेन 'संयोगित्रभागसमव।यित्वासमवायिकारण्यस्य सामान्यसमानायिकरणं गुणलयञ्जक' सामान्यवच्चे सर्ति कर्मात्यत्वे च सतागुणवच्चपेव वा गुणलचणम् दित अञ्चरिमयाः।
- 2. 'सामान्यं विशेष इति बुद्धप्रेचिन्' (वै० स्०२-२-३) इति कणादस्चम् । 'सामान्यं हिविधं परमपरच । तव परं सत्ता, अपरं सत्ताव्याप्यं द्रव्यलादि । तव सामान्यस्य तद्विशेषस्य च लच्चणं बुद्धित्व । अनुक्ष्यकृति सामान्यस्य, व्याक्षत्रवृद्धिव शिषस्य' इतुप्रक्तारः ।
- 3. 'श्रत्यतान्तास्यो विशिषेश्वः' (वै० स्०२-२-६) इति क्यादोक्त' विशिष्वचणम्। तत्र 'श्रत्वो अस्ति । 'छत्पाद-विनाणश्चीरले अस्ति अस्

भनन्ता उक्ता ये विशेषास्तेषां जातिश्रूस्यत्वे सति एकमान्नसमवेतत्विमिति रुक्षणं बोध्यम् ॥

- ६४। नित्य इति—आकाशादाषितव्याप्तिवारणाय सम्बन्धत्वभागः, संयोगेऽतिव्याप्ति-वारणाय नित्यत्वभागः। तथाऽपीश्वरेच्छारूपे वाच्यवाचकळक्षणसम्बन्धेऽतिव्याप्तिरिति चेत् ? अत्र केवित् सम्बन्धशब्देन सुख्यसम्बन्धस्य गृहीतत्वादिति समाधानं प्रोत्तुः। तत्र ; सुख्य-सम्बन्धस्य संयोगसमवायान्यतरस्वरूपतया आत्माश्रयात्। अन्ये तु सम्बन्धित्वं प्राप्तित्व-मित्याद्वः। तदपि न ; प्राप्तित्वस्यापि संयोगसमवाय एवाऽऽसन्नतया पूर्वदोषानुद्धारात्। वस्तुतस्तु जातिशून्यत्वे सति असमवेतभावत्वं । समवायत्वमित्यत्र तात्पर्यान्नोक्तदोष इत्यर्थः॥
- ६९। प्रतियोगोति। नतु प्रतियोगिकान्देन निरूपकमान्नग्रहणे संयोगादाविकयासिः, विरोधिग्रहणे च विरोधित्वस्य सहावस्थानामाविनयमस्पत्वेनात्माश्रयः, अन्योन्यामावेऽन्यासिश्र ? 'अभाविक्रहात्मत्वं वस्तुनः प्रतियोगिता' (कुछमाञ्जलिः ३।२) इत्यवगतेन स्वाभावग्रहणेना-ऽऽत्माश्रयाशुद्धारोऽनुमत इति चेत्, न ; अभावत्वस्याखण्डोपाधितया सर्वस्य समञ्जसत्वात्॥
- ६९ । अरूप इति । प्रथिन्यादावतिन्याप्तिवारणायारूप इति । गगनादावतिन्याप्ति-वारणाय स्पर्शवानिति, स्पर्शात्यन्ताभावविरोधिमानित्यर्थः ॥
- ७१। आदित्यपरिवर्त्तनेति। आदित्यपरिवर्त्तनोत्पाद्यपरत्वासमवायिकारणाधारत्वे सित परत्वानधिकरणिमत्येकं छक्षणम् ; अपरन्तु आदित्यपरिवर्त्तनोत्पाद्यापरत्वासमवायिकारणाधारत्वे सित अपरत्वानधिकरणिमिति बोध्यम् । अतो न वैयर्थ्यम् । प्रथमलक्षणे गुणादावितिन्व्याप्तिवारणाय असमवायिकारणाधारत्वे सतीति विशेषणम् ॥

<sup>1. &#</sup>x27;अगुतसिद्धानामाधायांधारभूतानां यः सम्बन्ध इन्ति प्रव्ययन्दितः स समनायः' इति । 'असम्बन्धयो-रिवयमानव्यमञ्जिषिद्धः, इन्द कुष्कः दिष, इन्न कुष्कं वदराणीतिवत् इन्न तन्तुषु पटः, इन्न वीरणेषु कटः, इन्न द्वेत्र द्रव्यगुणकर्माणि, इन्न गति गोलम्, इन्नाऽऽत्मिन ज्ञानम्, इन्नाऽऽकाणे श्रव्य इतीन्त्रवृद्धिकत्पयमाना न विना सम्यन्धमृत्पन्तमन्दितं, तेनानुमीयतेऽस्ति कथित् सम्बन्धः; न चासौ संयोग एव, अम्यतरक्षमादीनां तदुत्पादकानाम् समानाद विभागपर्यवसानाभावाच सम्बन्धिनामगुतसिञ्चलाच नियताधिकरणतयैवीन्नेयलाद अप्रव्यवलादिकत्वाः विक्यलाचे इति श्रीश्वर्रमिश्वाः।

<sup>2.</sup> चतः परमादर्भे विश्वदंशः सम्यक्तया नीपलभ्यते, यथा— 'ग्रन्दासमवाधिकारणभेर्यादिसंयोगवत्याकार्यऽतिव्याप्तिवारणायः पि घट उत्पर्यत कारणतावच्छे दकाविच्छित्तयत्विचित्प्रागभावसत्तात् । न च वाच्चं घट
एव प्रतिवन्धकः, तथा च प्रतिवन्धकाभाव एव कारणं घटक्पप्रतिवन्धकस्याकारणत्वात् प्रागभाव एव पर्यवसानात् । न चास्तु प्रागभाव एव कारणं किन्तु प्रतिवन्धकाभावत्वे तत्कारणतेति वाच्यम्, घटव्यं सादेरिप
स्वरूपयोग्यलापत्तेः, प्रतिवन्धकाभावत्वेन च कारणले चन्नोत्याययापत्तेः, प्रतिवन्धकतस्य कारणीभृताभावप्रतिस्वरूपयोग्यलाप्तः, प्रतिवन्धकाभावत्वेन च कारणले चन्नोत्ययते, तत्तत्वणत्वेन कारणलामावात् क्रमिकधारावाहिकयोगित्वात् । न च पूर्वच्या एव नास्त्तीति घटो नोत्पर्यते, तत्तत्वणत्वेन कारणलामावात् क्रमिकधारावाहिकज्ञानीत्पत्तिरत्यत एवानन्यगता तत्तत्वणत्वेन कारणलस्वीकारात्' ।

- ९२। अन्नाऽऽद्यत्वेन पतनं विशेषणीयम्, अतो न द्वितीयादिपतनासमवायिकारणे वेगविशेषे-ऽतिच्याप्तिः। यद्वा, जातिविशिष्टविशेषपतनासमवायिकारणं स न भवतीति नातिच्याप्तिः; असमवायिकारणन्तु सर्वस्य प्रथमद्वितीयादिपतनस्य जातिविशेषाविच्छन्नस्य गुरुत्वमेवेति कश्चित् ॥
- ९४ । द्रवत्वश्रुन्य इति, द्रवत्वभिन्न इत्यर्थः । घटाग्रसाधारणकारणे दण्डादौ अतिज्याप्ति-वारणाय संग्रहेति । कालादावतिज्याप्तिवारणायासाधारणत्वभागः । संग्रहप्रागभावेऽतिज्याप्ति-वारणाय भावत्वे सतीति बोध्यम् । संग्रहः संयोगविद्येषः ॥
- ९५ । 'स्वोत्पत्तीति । स्वोत्पत्तेर्द्रव्यावस्थानस्यासाधारणापादको गुणः संस्कारः । तथा हि, स्वोत्पत्तेर्या दण्डस्था घटस्य ज्ञानविषयत्वरूपाऽवस्था सा भावनया सम्पन्ना भवति, तस्या ज्ञानजनकत्वात् । एवं वेगाद्व या कर्मशालित्वावस्था सा वेगेनापाद्यते, तस्योत्तरकर्म-जनकत्वात् । एवं स्थितस्थापकाद्व या गुरुत्वावस्था साऽऽपाद्यते स्थितस्थापकेनेति । गुणपदं प्रागभावादावितव्यासिवारणाय ॥
  - ९८ । क्ष्रोत्रग्राह्य इति । शब्दप्रागभावादावतिव्याप्तिवारणाय गुणत्वभागः ॥
- ९९ । ऊर्ध्वदेशेति । अद्यादावतिन्याप्तिवारणाय कर्मेति । वक्ष्यमाणलक्षणद्वये वक्रत्व-क्रजुत्वे संयोगविशेषाविति बोध्यम् ॥
- १००। व्यापकमात्रमिति, जात्यन्तराव्याप्यमित्यर्थः । व्याप्यमात्रमिति, जात्यन्तरा-व्यापकमित्यर्थः । तच्च घटत्वादिव्याप्यमित्यर्थः । व्यापकरूपं द्रव्यत्वादिः । जातौ व्याप्यत्वन्तु स्वसमानाधिकरणात्यन्तामावाप्रतियोगित्वं जातिसामानाधिकरण्यम् ॥
  - १०१। 'अनादि्रिति । आकाशादावतिन्याप्तिवारणाय सान्त इति ; घटादावतिन्याप्ति-
- ा. 'विगस्थितिस्थापकभावनाभिदात् संस्कारिस्विविध' इति न्यायसिद्वात्तमुक्तावली । 'स्वत्र केचित्, स्त्तरसंयोगेनेव पूर्वकर्मनाभोत्तरकर्मणो: सम्भवात् तत्पूर्वकर्मनाभक्तमीत्पत्तिस्वीकारि प्रयोजनाभावाद्सं वेगेन, तसाद वेगेन गच्छतीति कर्मजनकत्या प्रव्यचमेव वेगे प्रमाणमित्याद्वः' इति सुक्तावलीटीकायां दिनकरभटः ।
- विकास करिया विकास करिय करिया विकास करिया विकास करिया विकास करिया विकास करिया विकास करि
- 3. प्रतीयमानेषु पिष्कृषु मृतवदेकस्याऽऽकारस्यानुपलक्षात् सामान्यं नास्तेत्रेति सौगताः। तदयुक्तम्, यस्त्रमाणासु गीव्यक्तिष्वयादिविचचणतयेकस्य सामान्याकारस्य प्रतिभासात्। यथा हि कपिलनीलयोगैवोरिका सक्पता द्रग्यते, तथैवासी वाजिब्बक्तिष्वपि दृश्येतः, न चैवम्, तस्यात् सकलगोव्यक्तयुगतमश्वादिविलचण्मीकं सामान्यमवग्यमङ्गीकर्तव्यमिति।
- 4. प्रतियोगिसमवायिकारणहत्तिः ( घटप्रागमावस्य प्रतियोगी घटः, तत्समवायिकारणं कपालदयं तप हतिः )। प्रतियोगिजनकः भविष्यति' द्रति व्यवहारहेतः प्रागमावः, प्रतियोगिजनकः प्रतियोगिसमवायि-

भारणायानादिरिति । सादिरिति । आकाशादावित्यासिवारणाय सादिरिति ; घटादावितव्यासिवारणायानन्त इति । संस्मर्गाभाव इति । गगनादावितव्यासिवारणायाभाव इति ;
अन्योन्याभावेऽतिव्यासिवारणाय संसर्गेति । प्रध्वसेऽतिव्यासिवारणायाद्यविशेषणम् ।
तादात्म्येति । संसर्गाभावेऽतिव्यासिवारणाय तादात्म्येति । तादात्म्यात्यन्ताभावेऽतिव्यासिवारणाय तादात्म्यशब्देन प्रतियोगितावच्छेद्कथर्मो संगृहीतस्तेन प्रतियोगितावच्छेद्कारोपहेतुकत्वाविषयभावत्वमन्योन्याभावळक्षणं संसर्गस्यापि सामान्यप्रतियोगिरूपत्वाविषयाभावत्यं
ळक्षणं बोध्यमिति दिक् ॥

- १०२। प्रध्वंसेऽतिन्याप्तिवारणाय गगनादिसाधारणं नित्यत्वमाह—प्रध्वंस्विरह इति, ध्वंसाप्रतियोगित्वसित्यर्थः ॥
  - १०३। 'निरचयव इति। निरवयवे गगनादौ अतिन्यासिवारणाय क्रियावानिति॥
- १०४। द्रव्यसमवायिकारणमिति। घटादौ गुणादिसमवायिकारणेऽतिन्याप्तिवारणाय द्रव्येति।

द्रव्यानारम्भकमिति । कपालादावितव्याप्तिवारणाय द्रव्यानारम्भकमिति, द्रव्यारम्भणा-योग्यमित्यर्थः । अन्यथा, नित्यद्रव्ये, कपालादावितव्याप्तिः स्यात् । आरम्भकशब्देन समवायिकारणता निपिष्यते, न तु द्रव्यजनकतामात्रम् ; अन्यथा, द्रव्यनिमित्तकारणे दण्डादावित-

कारणहत्तिः 'श्र्वसः' इति व्यवहारहेतुः प्रध्यंसः। वैकाखिकसंसर्गाविष्क्रिवप्रतियोगिताकोऽत्यन्ताभावः, यथा— भूतखे घटो नासौति। तादात्मासस्यत्वाविष्क्रिवप्रतियोगिताकोऽन्योन्याभावः, यथा—घटः पटो न भवतौति। 'प्रतियोगितावर्ष्के दकारोध्यसंसर्गभेदादेकप्रतियोगिकयोरत्यनाभावान्योन्याभावयोर्वेष्ठलम्' इत्यद्वंभदः।

'केंचलाधिकरणाटेव 'नासि' इति व्यवस्थारेपपत्ती स्थाबो न पदार्थांनरम्' इति गुरवः। तद्र ; अभावानङ्गोकारि केंबल्यस्य निर्वकुमशक्तत्वात्। 'स्थावाभावो भाव एव, नातिरिक्तः, स्थनवस्थाप्रसङ्कात्। व्यंस्त्रागभावः प्रागभावव्यं स्वयं प्रतियोग्येव' इति प्रास्तः। 'स्थावाभावोऽतिरिक्तं एव, व्यतीयाभावस्य प्रथमा-भावकपत्वात् नानवस्था' इति नवीनाः'। स्थयमाश्यः—

श्रभावानामधिकरणात्मकलस्वीकारे गत्माभावाधिकरणस्य जलस्य प्राणिन्द्रयायाञ्चलाकस्याप्रताश्चलाः पत्ति:। यो गुणो यदिन्द्रियेण ग्रञ्चते तिव्रष्ठा जातिसदभावय तिद्निद्रियेण ग्रञ्चते इति नियमाद गत्मात्मको गुणो यथा प्राणयाञ्चस्या तदभावोऽपि प्राणयाञ्चः। श्रधिकरणात्मकले गत्माभावस्य जलात्मकतया तस्य च प्राणिन्द्रयायाञ्चलाद्यतग्रवलापति:। श्रतिरिक्तलसीकारेन कोऽपि दीषः।

ा. कि पुनः परमाणसद्भावि प्रमाणम् १ जच्चति—जालस्यमरीचित्रं स्कातमं यद रज जपसम्यति तत् सावयवम्, चानुषद्रव्याता, पटवत् । च्राणुकावयवोऽपि सावयवः, महदारभकातात्, तन्तुवत् । यो द्राणुकावयवः स परमाणः । स च निताः, कार्येलेऽनवस्थाप्रसङ्गत् ; तथा मिरुस्षपयोरपि समानपरिमाणा-पत्तः, परिमाणकारणीभृताया अवयवस ख्याया जभयव तुंख्यलात् ।

न्याप्तिः स्यात् । आकाशादावतिन्याप्तिवारणाय कार्येति । गुणादावतिन्याप्तिवारणायां-न्तिमद्गन्यपदम् ॥

- १०६ । अन्त्यावयवीति । घटादावतिन्याप्तिवारणाय मेभोगाधिकरणमिति विशेषणम् । आत्मन्यतिन्याप्तिवारणाय अवयवित्वरूपविशेषणम् , चरणादावतिन्याप्तिवारणाय चेति ॥
- १०७। स्वस्तमवेतेति। ईश्वरे भोगः स्यादत आह—स्वस्तमवेतेति। यदि कवित् छलसाक्षात्कारो भोगः कविदुःलसाक्षात्कारो भोगस्तदाऽननुगमः, उभयसाक्षात्कारश्च भोगस्तदाऽसम्भवः, न द्येकदा विनश्यदवस्थोभयसाक्षात्कारः सम्भवति ; अत्राव्याप्तित्वात् आह—अन्यतरेति । अन्यतरत्वं सदन्यान्यत्वम्, तेन नामनुगम इति भावः ॥
  - १०९। साद्गात्कारीति-साक्षाज्जातिरिति न वैयर्थ्यमिति बोध्यम् ॥
- ११४। विभागानुत्पाद्येति । विभागजविभागमादाय अनेकक्षणातिन्यासिवारणाय विभागानुत्पाद्येति , अन्योन्याभावमादाय प्रागभावेति । अनादिप्रागभावमादाय महित कालोपायौ वत्सराद्यात्मकेऽतिन्यासिः स्यात् , तह्वारणाय कर्मेति । तथा च येन कर्मणा यो विभागो जन्यते तेन प्रागभावाविन्छन्नं तत्तत्कर्म क्षण इत्यर्थः । अतः कर्मोन्तरे क्षणचतुष्ट्यात्मके नातिप्रसङ्गः ॥
- ११९। तच्चेति। प्रागभावप्रतियोगितादशायामतिप्रसङ्गवारणाय रहितान्तम्। ध्वंसप्रतियोगितादशायाम् अतिप्रसङ्गवारणाय उत्तरभागः। स्वकार्येति। विनश्यदवस्थदशायामपि स्वरूपप्रागभाववत्त्रया सम्बन्धवत्ता वर्त्तत इति नाव्यासिः; प्रागभावत्वदशायां ध्वंसदशायाञ्च नातिव्यासिः, स्वरूपामावेन स्वकार्यप्रागभावेन स्वकार्यप्रागभावसम्बन्धाभावात्॥
- १२१। भावनेति । प्रत्यभिज्ञानेऽतिन्याप्तिवारणायासाधारणेति । असाधारणत्वमनु-भवत्वसामग्रयसभ्रोचीनत्वप्रत्यभिज्ञानुभवसामग्रीसहितसंस्कारजन्यत्वमेवेति ॥
- १२२ । अज्ञायमानेति । अज्ञायमानं करणं चक्षुरादिस्तज्जन्यो यथार्थोऽनुभवः प्रत्यक्ष-प्रमेत्यर्थः॥
- १२३-१२४। प्रमायोगिनि यस्मिन् सति प्रमा भवत्येवेति नियमो नज्द्वयार्थः। घटा-दावतिज्याप्तिवारणाय न-कारद्वयम्॥
- १२९। व्याप्तिश्चेति। उपाध्यभावविशिष्टं सामानाधिकरण्यं व्याप्तिः। अवशिष्टभागो न लक्षणमागो लक्षणवाक्यप्रविष्ट इति न वैयर्थ्यम् ॥

भोगायतन'मिति मूल-पाठ:।

<sup>2.</sup> श्रतः परमादर्शे कथिदंशः सम्यक्तया नीपलभ्यते, यथा—'न च विनग्रदवस्थचरमदुःखसाचात्कार-मादाय योगिनोऽपि भोगिलापनिः, एतद्यतर इति विशेषितसाचात्कारमादाय योगिनो भोगिलस्य लच्यलात् तस्य च तताभावात इतरभेदसाधनेऽखण्डाभावन वैद्यव्यम् इति बोध्यम्'।

<sup>3.</sup> यतः परमाद्र्ये कथिदंशः सम्यक्तया नीपलभ्यते, यथा—'श्रात्रयोपाधिश्रीरप्रविष्टव्यापकलाव्यापकले

- १२६। व्यापकत्वादिभागस्य छश्चणमध्यप्रवेशपक्षे तु व्यापकत्वं व्याप्तिनिरूपकत्वव्याप्ति-मत्त्वम्, अत आत्माश्रय इत्यस्वरसादाह—व्यापकं साध्यमित्यादि। नतु तथाऽप्यात्माश्रय इति चेत् ? न ; साध्यसिद्धिकर्मत्विछङ्गत्वं साधनत्विमत्यर्थात्॥
- १२७। साधने...अतिव्याप्तिवारणाय साध्यव्यापकत्वभागः, प्रमेयत्वादावितव्याप्तिवारणाय साधनाव्यापकत्वभागः ॥
- १२८। केवलान्वयीति । केवलमन्वयसहचारनिश्चयेन यत्र व्यासिर्गृद्यते स केवलान्वयीति लक्षणम् । अन्यथा, तदुपरञ्जकध्मोऽपि कदाचित् केवलान्वयीति बोध्यम् ॥
- १२९। एवं केवलञ्यतिरेकसहचारनिश्चयेन यत्र व्यासिर्गृह्यते स केवलञ्यतिरेकीति बोध्यम्॥
- १३०। धूमो दशाविशेषे केवलब्यतिरेकी । कदाचित् पृथिवीत्वादेरन्वयव्यतिरेकित्वमित्यव-धातव्यम् । अयं ग्रन्थस्तूपरञ्जकाभिप्रायः॥
- १३२ । अर्थक्षपत्वमिति, शब्दाप्रयोज्यज्ञानविषयत्वमित्यर्थः । शब्द्रस्पत्वमिति, शब्दप्रयोज्यज्ञानविषयत्वमित्यर्थः । शब्द्रस्पत्वमिति, अनुमानविषयत्वेनत्यर्थः । यद्वा, अनुमानं भावन्युत्पत्त्याऽनुमितिस्तिद्वष्येणेत्यर्थः, शक्तिमत्पद्स्यानुमितिविषयत्वात्, इदं पदमन्नार्थे शक्त-मित्यनुमितेराकारात् । तथा च यथा पदमनुमितिविषयं तथा तदर्थोऽपीति भावः । अविनाभावेति, व्याप्तिगभितत्वेनेत्यर्थः । यदाकाङ्क्षादिमत्पदं तज् ज्ञानविशेषपूर्वकमिति व्याप्तेर्वजीव्यत्वादिति भावः ॥
- १३३ । तत्रेति । साध्यपक्षसंसर्गबोधकं वाक्यं प्रतिज्ञे त्यर्थः । छिङ्गस्येति । हेतुपक्ष-सम्बन्धबोधकं वाक्यं हेतुरित्यर्थः । परामर्शत्वेति । व्याप्तिपक्षधर्मताप्रतिपादकं वचनमुपनय इत्यर्थः । छिङ्गेति । हेत्परागेण साध्यवत्तानिश्चायकं वाक्यं निगमनमित्यर्थः ॥
- १३४। लिङ्गत्वेनानिश्चितत्वमित्यविशिष्टपक्षधर्मत्वं तेनानिश्चितो हेतुत्वाभिमतोऽसिद्ध इत्यर्थः। इदन्तु लक्षणं व्याप्यत्वादित्रये गच्छति । तथा हि व्याप्तिर्यत्र न निश्चीयते, आश्रयो यत्र नावगम्यते तत्र सर्वत्र व्याप्तिविशिष्टपक्षधर्मत्वेनानिश्चितत्वमनुगतमस्ति । अपि च, यत्र ज्ञेया-सिद्धिर्यत्र ज्ञानासिद्धिस्तत्र सर्वत्र एवं रूपमस्तीति संक्षेपः । विरुद्धत्वमिति । हेतावसाध्याभाव-व्याप्तत्वं वेशेषिकमते लक्षणमृद्धम् । साधारणानैकान्तिकं लक्षयति—'पद्मादित्रयेति । अत्र विपक्षस्य वृत्तित्वमेतावन्मात्रं लक्षणम्, इत्तरथा वैयथ्यापत्तेः । असाधारणरूपमनध्यवसित-

तः तहताता नाभाव अखा छ उपाधिः। तत्वाता नाभावः संसर्गाभावविभेषतं तत्र प्रतियोग्यारोप हेतुक धीविषया-भावतं विष्ठितं नियमात्र व्याप्तिरिति नाक्याययादिः'।

<sup>ा. &#</sup>x27;पचादि चयव चिलमनेक निकलम्' इति वलभद्र-समातो मूल-पाठः।

माह—पद्ममात्रेति । पक्षमात्रसम्बन्धित्वमेतावन्मात्रं रुक्षणवाक्यमाकरुनीयम् । पक्षमात्रेति मात्रपदेन विद्यमानसपक्षच्यावृत्तत्वं बोध्यते । अयञ्च दशाविशेषे हेत्वाभास इति बोध्यम् ॥

- १३६। अनिष्टेति । अनिष्टस्य वह्नाभावव्यापकघूमाभावादेः प्रसञ्जनमित्यर्थः ॥
- १३७। तुल्यत्वेनेति । वहाभावादिध्माभावयोः व्याप्यव्यापकभावापन्नत्वेन वहाभाव-वचनधूमाभावादिवचनं प्रसञ्जनमित्यर्थः । वहाभावो धूमाभावव्याप्य इति व्याप्तिज्ञानेन जनितो य आहार्यारोपो धूमाभावव्याप्यो वहाभावव्याप्यः स्यादेवमाकारस्तेन जनितो य आपाद्याहार्या-रोपः मानसत्वादिना सृतो धूमाभाववान् स्यादेवमाकारस्तर्कं इति कलितोऽर्थः ॥
- १३८। निद्वेति, स्वय्नवहनाडिसंयोगोऽभिमतस्तत्वसहायेनान्तःकरणेन मनसा जनितं ज्ञानं स्वय्न इत्यर्थः। निरिन्द्रियेति, निरिन्द्रियप्रदेशः स्वय्नवहनाडी। तेन क्षेत्रेनावस्थानं संयोगो निरिन्द्रिय इत्यर्थः। योगजादृष्टान्तुगृहीतमनसो निरिन्द्रियप्रदेशेऽवस्थानं निद्वेत्यर्थः। योगजादृष्टानुगृहीतमनसो निरिन्द्रियप्रदेशेऽवस्थानं निद्वेत्यर्थः। योगजादृष्टानुगृहीतमनसो निरिन्द्रियप्रदेशावस्थाने निद्वात्यं मा भृदिति योगजेति॥
- १३९ । वस्तुस्वरूपेति, वैशिष्ट्यावहमित्वर्थः । 'वैशिष्ट्यस्य ग्रहणमिति वैशिष्ट्यविषयं ज्ञानमित्वर्थः । अतीतेति, सत्तारूपा या अतीतावस्था तद्विशिष्टं यद्वस्तु तस्येदताविशिष्टेन सह पद्मेदावगाहि ज्ञानं तत् प्रत्यभिज्ञानमित्यर्थः ॥
- १४०। उत्करकोटिकसंशयं व्यक्तीकरोति—अनालिङ्गितेति। अनालिङ्गितत्वं तुल्यतया कोरो ज्ञानगोचरविरहः, न तु कोव्यन्तरास्मरणम्, ज्ञानस्यासंशयत्वापत्तेः ॥
- १४१ । प्रयक्तोत्पाद्येति । यत्रजन्यं यत् छखादि तज्जन्यं यत् छखं तत् सांसारिक-मित्यर्थः । यद्यपि स्वर्गेऽपि छत्ने यागादिगोचरयत्नाधीनत्वमस्ति, तथाऽपि स्वर्गे शरीरावच्छेदेन स्वर्गजननिर्वाहक यत्न इति भावः ॥
- १४४ । अध्यापकत्विमिति । स्वाभावेन सादेश्यं समानदेशत्वं स्वप्रतियोगिकात्यन्ता-भावसमानाधिकरणत्विमित्यर्थः ॥
  - १४५। निर्वाधकमिति। जातिसङ्करादिद्वणरहितमित्यर्थः॥
- १४६। आरोपितेति। आरोपितनीलत्वं रूपं यत्र एवंविघोऽभाव आलोकाभावः अन्धकार इत्यर्थः, न तु नीलं रूपं तम इति। यद्वा, यन्मते विशिष्टस्य तमस्त्वं तन्मते तद्युणसंविज्ञानो बहुवीहिर्विघेयः। यन्मते नीलगुणमात्रं तन्मते 'सविशेषणे ही'ति न्यायो बोध्यः॥
- १४७ । ज्ञानसम्बन्धो ज्ञाततेति । ज्ञाततामन्यथासिद्धयति—ङ्गानसम्बन्ध्य इति । तथा च, विषयविषयिभाव एव सम्बन्धो ज्ञातविषयः, किं ज्ञाततयेति । तस्वज्ञानेनेति, तस्वज्ञानं रेप्रमा, तेनाानयमेन सामस्त्येन वाऽवच्छेद्यत्वं यत् प्रमाविज्ञेषरूपं तत् प्रमेयत्वरूपमित्यर्थः ॥

 <sup>&#</sup>x27;विशिष्टस्य ग्रहणम्' द्रित मूल-पाठः ।

१४८। गुणादिषु संख्याप्रतिभासनमन्यथयति—गुणादिषु चेत्यादिना ॥

१५१। कार्यायोगोति। यतः कार्यं द्वितीये क्षणे भवत्येव सा सामग्रीत्यर्थः। न च वटादिक्षणे रूपं भवत्येवेति घटमात्रस्यापि सामग्रीरूपत्वापत्तिरिति वाच्यम्; न हि घटमात्राद्व द्वितीये क्षणे रूपादि जायतेअपि तु सकलकारणसमवधानात्। याद्यक् समवधानं स्वाव्यविद्वितोत्तर-क्षणकार्यं प्रयोजकं तत् सामग्रीत्यर्थः॥

१५७। अन्योन्याभावस्येति। इदन्तु प्रमादपतितम्।।

१५८। वैशेषिकमते समवायस्यातीन्द्रियत्वाच घटोऽयमित्यादिसविकल्पकत्वाय वैशिष्ट्यः भासते, तदाइ—वैशिष्ट्यमिति ॥

१५९ । समानाधिकरणमिति । इदं काकेन देवदत्तगृहम् इत्यादाबुपरुक्षणेऽतिप्रसक्तं बोध्यम् ॥

१६१। जातीति। उपलक्षणमेतत्। धर्मसम्बन्धोऽधिकरणत्वमिति बोध्यम्।।

१६३ । साधनेति । साधनं तत्त्वज्ञानं <sup>३</sup>निःश्रेयसमपवर्गादिः, तद्भिधायकं शास्त्र-मित्यर्थः ॥ इति ॥

> श्रीवास्तर्वपरायण-श्रीमत्त्रिपाटि-विष्णुदासतन्जन्ममाधवीस्तु-बल्भद्र-कृतसन्दर्भः समाप्तः ॥

> > श्रीकृष्णार्पणमस्तु ॥

तर्कवागीशनामा यः प्रथितोऽत्रनिमण्डले । सुधीभिर्माधववसन्द्री वाक्चिवंशप्रभावरः ॥ टिप्पनी तस्य पुचेष विततेयं सतां सुदे । श्रेषानन्तस्य टीकायां वलमदस्य च क्रमात्॥

श्रतः परमादर्भ 'न वनोन्याभावस्य नाभि · ' इत्यादि कथिदंभी नासीति प्रतिभाति ।

 <sup>&#</sup>x27;साधनिन: येयसाभिधायकं शास्त्रम्' इति बलभद्र-सम्प्रती मूल-पाठ: ।

 <sup>\*</sup> श्रीगुरवे समर्पणमस्तु \* \*

# सटीक-सप्तपदार्थीगत-विशेषशब्दानां सूची

| erbarre.              |                            |                      |            |                        |
|-----------------------|----------------------------|----------------------|------------|------------------------|
| श्लोकाङ्काः           | पत्राङ्काः                 | श्लोकाङ्काः          |            | पत्राङ्काः             |
| अखण्डत्व              | १२८, १३०                   | अनध्यवसितत्व         | •••        | १४९                    |
| अखण्डोपाधि            | ११९, १२७, १३४              | अनवस्था              | •••        | १८,४६,९१,११२           |
| अग्निहोत्र            | ३४, ७९                     | अनुकूलतर्क           | •••        | સ્થ                    |
| अङ्ग                  | ۰ ۹                        | अनुपसंहारिन्         | •••        | ृश्इद                  |
| अजहत्स्वार्थलक्षण     | र १२४                      | अनुबन्धचतुष्ट्य      | . •••      | ₹₹                     |
| अणु                   | 99                         | अनुभव                | •••        | ४१,४२,७१,७२            |
| अणुत्व                | २५, २७, ७०                 | अनुमा                | •••        | <b>?</b>               |
| अतिप्रसक्त            | १०३                        | अनुमान               | 9,80,8     | ८,२०,२४,२८,७३,         |
| अतिप्रसक्ति           | ٠ ود                       |                      |            | 36,88,800              |
| अतिप्रसङ्ग            | ७, ५७, ६२, ७७, १००,        | अनुमिति              |            | ,७३,७९,९८,१४९          |
|                       | १०३, १०४                   | अनुयोगिन्            | •••        | 6                      |
| अतिव्याप्ति           | ४१, ४२, ४६, ४९, ५०,        | अनुवाद               | •••        | ९८                     |
|                       | ५१, ५२, ५३, ५४, ५५,        | अनुवादकत्व           |            | 9.9                    |
|                       | <b>५६, ५८, ५९, ६०, ६१,</b> | अनुव्यवसाय           |            | १३१                    |
|                       | ६२, ६३, ६४, ७३, ७४,        |                      | .१०.११.२९  | .,३१,७३,७६,१४ <i>९</i> |
|                       | ७५, ७७, ७८, ७९, ८०         | अनैकान्तिकत्व        |            | 60                     |
| अतीन्द्रिय            | <b>२१, ३९, १०२</b>         | अन्त्यावयविन्        | 8          | २,१२८,१५०,१५६          |
| अत्यन्ताभाव           | ९, १८, ४३, ४९, ५४,         | अन्यथाख्याति         |            | *88                    |
|                       | ६३, ८९, ९९, १००            | अन्यथासिद्ध          | •••        | :                      |
| अत्यन्सायोगव्यवच      |                            | अन्यथासिद्धत्व       |            | 22                     |
| अद्वेतश्चिति          | १०४                        | अन्यथासिद्धि         | •••        | 90                     |
| अधकरणत्व<br>अधिकरणत्व |                            | अन्योन्या <b>भाव</b> | 9/ 0       | 3                      |
| आधकारिन्<br>अधिकारिन् |                            | जन्मा जामाप          | ₹~,6       | 3,89,63,69,88          |
| -                     | १२,१३                      | 275377               | 2 20 25 15 | 58,909,99              |
| अनध्यवसाय             | ३३,८२,१०८,१४२              |                      |            | ७,९९, १००,१०३          |
| अनध्यवसित             | २९,८०,१३८,१३९,१५७          | अन्चयव्यति रेकि      | च्         | ६,७,२८ <u>,७</u> ८,१०६ |

#### [ १६२ ]

| श्लोकाङ्काः       |         | पत्राङ्काः   | श्लोकाङ्काः        |                | पत्राङ्काः      |
|-------------------|---------|--------------|--------------------|----------------|-----------------|
| अपदेश             | •••     | १४९          | असङ्कर             | •••            | १०३,१३१         |
| <br>अपर (सामान्य) |         | १००          | असत्प्रतिपक्ष      | •••            | ७७,७८           |
| अपवरक             |         | १०४          | असत्प्रतिपक्षितत्व | •••            | २९              |
| अपश्रुद्धाधिकरण   | •••     | ६८           | असमवायिकारण        | ४१,५           | ०,५३,५४,६०,६१,  |
| अपसिद्धान्त       | •••     | १४,९३        |                    |                | ८५,८७,८८,१५३    |
| अपाकज             | •••     | <b>688</b>   | असमानाधिकरण        | •••            | १०१             |
| अपान              | •••     | २०,२१        | असम्भव             | •••            | ५३,५४,६५,७८     |
| अपेक्षाबुद्धि     | •••     | qc           | असाधारण            |                | १४९             |
| अपोद्दवाद         | •••     | ४९,११६       | असाधारणकारण        | •••            | ७१              |
| अप्रतियोगिन्      |         | ९९           | असाधारणधर्म        | •••            | ९८              |
| अग्रमा            | २७,३२,३ | ३,७१,७२,१०८  | असिद्ध             | •••            | २९,७८,८०,१०७    |
| अप्राप्तकालता     | •••     | હ            | अहल्या             | •••            | १२८             |
| अबाधितविषय        | •••     | ७७,७८        | आकार्ङ्भा          | •••            | ७९,१५७          |
| अभाव              | १४,१५   | ,१८,३७,४१,५१ | - आकाश             | •••            | १००,१०१         |
|                   | ६३,९१   | ,,९९,१००,१०१ | आचार्य             | •••            | १००             |
| अभिधेय            |         | ४६,७७        | आत्मा २            | <b>३,२</b> ४,६ | ३,६६,६७,१००,१०४ |
| अमर               | •••     | ९७           | आत्माश्रय          | ७,४६           | ,५९,१०३,११९,१३४ |
| अयुतसिद्धि        | •••     | ११९          | आधार               | •••            | 68              |
| अयोगन्यवच्छेद     | •••     | ९९           | आधेय               | . •••          | ९४              |
| अर्णव             |         | ९७,९८        | आभासत्व            | •••            | ٥٥              |
| अर्घजरतीन्याय     |         | 38           | आरम्भकत्व          | •••            | १०४             |
| अवच्छेदक          |         | १०३          | आश्रयासिद्धि       | •••            | ८,३१            |
| अवयव              | ६९      | ,१०१,१०२,१०५ | आहार्यारोप         | •••            | 680             |
| अवयव (पञ्चाव      | यव )    | 8.0          | इतरेतराश्रय        | •••            | ४९,९९           |
| अवयविन्           | •••     | १०४,१०५      | इत्थम्भाव          | •••            | <b>9</b> 6      |
| अविनाभाव          |         | ७९,१३६,१३७   | इन्द्रिय           | •••            | १८,१९,२०,४५,५६, |
| अव्यक्षिचार       |         | १०४          |                    |                | ६६,७३,१०२,१०३   |
| भन्याप्ति         | •••     | ४९,५२,५६     | ईश्वर              | •••            | २४,३६,७०,७३,९७, |
| अन्याप्यवृत्ति    | ***     | २६,१२३       |                    |                | १०४,१३०,१४९     |

## ि १३१

| श्लोकाङ्काः    |             | पत्राङ्काः    | श्लोकाङ्काः        |                 | पत्राङ्काः      |
|----------------|-------------|---------------|--------------------|-----------------|-----------------|
| उदयनाचार्य     | •••         | <b>ર</b> ૪    | कार्यकारणभाव       | •••             | २,७६            |
| उदाहरण         | २९,४५       | ,८०,१०२,१०३   | कार्यपृथिवी        | •••             | १०२             |
| उद्देश         | १३,१४,१     | ५,८६,९८,१००,  | काल                | •••             | १००,१०१         |
|                |             | १४७,१५२       | कालात्ययापदिष्ट    | •••             | २८,२९,३१,७६     |
| उद्गतरूप       |             | . 808         | काळात्ययापदिष्टत्य | ŧ               | ८१              |
| उपचार          | •••         | १६,१०३        | किरणावली (प्रशस    | त्तपादभा        | ष्य टीका) ८४    |
| उपधेय          |             | १०३,१२९       | किरणावलीकार (      | <b>उद्यना</b> च | ार्य) ७         |
| उपनय           |             | .९,४७,८०,१५७  | कुछपर्वत           | •••             | ८५              |
| उपरञ्जक        |             | ९८,१४७,१५७    | कुछमाञ्जलिप्रकाश   | कृत् (वर्ङ      | मानो-           |
| उपलक्षण        | •••         | ९२,११६,१४५    |                    | 1               | पाध्याय) १४४    |
| उपादान         |             | (३,८२,९७,१४१  | कुसूल              | •••             | ११५             |
| उपादानकारण     |             | ११,१२         | कृतकत्व            |                 | ७५,१४०          |
| उपाधि          | ৬৪,৬        | ५,७६,९९,१००,  | केवलञ्यतिरेकिन्    | •••             | ६,७,९,१३,२८,४६, |
|                |             | १०३,१०४,११०   |                    |                 | ४७,७७,१०६       |
| उपेक्षा        |             | ३३,८२,१४१     | केवलान्वयिन्       | •••             | १३,२८,७७,९८,    |
| उतह            | ३३,३        | ४,५०,८२,१०८,  |                    |                 | ९९,६०६,१५७      |
|                | • • • •     | १४२,१५०       | कैवल्य             | •••             | . ४९            |
| एकार्थसमवाय    | •••         | १०४           | क्रिया             | •••             | १००             |
| औपाधिक         | २१          | ,३४,३५,३७,४०  | क्षेत्रज्ञ         | •••             | २४,२५,३६.१३०    |
| कणाद           |             | १४,९८         | क्षेत्रज्ञत्व      | •••             | 150             |
| कपिञ्जलाधिकरण  | न्याय       | . 88          | गवय                | •••             | 60              |
| कपिल           | •••         | १२            | गुण                | •••             | १४,१५,१६,१७,१८, |
|                | १,१५,१६,१८  | ,३७,४१,५०,५१, |                    |                 | ३७,४१,४८,४९,    |
|                |             | ६३,९९,१००     | 1                  |                 | ९९,१००,१४३      |
| कर्मज          | •••         | १३०           | गुरुमत             | . •••           | २८              |
| कर्मधारय       |             | ११९           | गौणीवृत्ति         | •••             | ४८              |
| कलञ्जभक्षण (मी | to हाराश्डा | (०) ३४,१५०    | चक्रक              | •••             | - १२६,१३४       |
| काणाद          | •••         | <b>?</b>      | -                  |                 | 808             |
| कारण<br>कारण   | •••         | १०            | चित्ररूप           | •••             | १०६             |
| कारीरी         | •••         | ;             | चित्रा (चित्रया    | यजेत पङ्        | पुकामः) १४३     |
| 7017171        | •••         |               | *                  |                 |                 |

### [ १६४ ]

| श्लोकाङ्काः       |             | पत्राङ्काः       | श्लोकाङ्काः            |        | पत्राङ्काः              |
|-------------------|-------------|------------------|------------------------|--------|-------------------------|
| चैत्य             | •••         | 3,8              | निद्रा                 | •••    | ૮ર                      |
| जाति              | •••         | १०३,११०          | निमित्त                | •••    | ९७                      |
| जातिसङ्कर         | •••         | .<8              | निमित्तकारण            | •••    | १२,४१,८५,८८             |
| जीव               | •••         | ಅಂ               | निरवयव                 | •••    | <b>१</b> ५५             |
| ज्ञातता           | • • • •     | ११२,१४३          | निर्विकल्प             | •••    | ३२,३३,८२                |
| ज्योतिष्टोम       | •••         | 68               | निर्विकल्पक            |        | १०८,१५०                 |
| तत्त्व            | •••         | ११४,१५१          | निषादस्थपतिन्याः       | य (मी० | ६।१।१३।                 |
| तत्त्वज्ञान       | •••         | ४१,४२,४३,४४,४९,  |                        |        | ५१,५२) ६७               |
|                   |             | ४६,९८,१०९        | निःश्रेयस              | •••    | ४१,४२,११४,११५           |
| तर्क              | ·           | १८,२०,३१,३२,३३,  | <b>न्</b> सिं <b>ह</b> |        | १२८                     |
| 7 F               | <b>υ</b> ξ, | ८१,१०७,१३३,१५०   | नैमित्तिक              |        | ८३                      |
| <u>नु</u> खा      | •••         | १०९              | न्यायवाक्य             | •••    | ृ१३८                    |
| त्रसरेणु          | •••         | १८               | पक्ष                   |        | ६,८,९,१०,२२,२९,         |
| त्र्यणुक          | •••         | ३८               | ३०,३१,४५               | ,७४,७५ | ,७६,७८,७९,८०,९८         |
| दर्श              | •••         | ३,४,१५०          | पक्षसा                 | •••    | ९८                      |
| दीर्घशष्कुली      | •••         | <b>५</b> ५       | पक्षतावच्छेदक          | •••    | ९८,९९                   |
| दुःख              | •••         | ९७               | पक्षधर्म               | •••    | <b>9</b> 9              |
| <b>ह</b> ष्टान्त  | •••         | २८,४७,८०         | पक्षधर्मता             | ••• 8  | ३,६,७३,७४,७६,१५७        |
| देश               | •••         | १०१              | पक्षधर्मत्व            | •••    | २९,८०                   |
| देहलीप्रदीपन्याय  | •••         | ६९               | पक्षच्यापक             | •••    | ७७,७८                   |
| ड्रव्य            | •••         | १४,१५,१६,१७,१८,  | पञ्चावयव               | •••    | ७९                      |
|                   |             | ०,९८,९९,१००,१०१  | पद्माचयचवाक्य          | •••    | २९,8७                   |
| द्रव्यकिरणावलीप्र | काश (व      | र्द्धमानस्य) ११८ | पदार्थ                 | •••    | १३,१४,१५,२१,२४,         |
| ह्राणुक           | •••         | १९,२७,४१,६४,६५,  |                        | ३७,३९  | ,४०,४१,४८,९८,९९,        |
| _                 |             | ८८,१२७           | 4                      |        | १००,१०१,१४७,१५१         |
| धर्म              | ,           | ९८               | पर (सामान्य)           |        | <b>१</b> ००             |
| मञ्               | •••         | ?३१              | परमाणु                 |        | १७,१८,१९,२०,२१,         |
| नास्तिकता         | •••         | <b>१</b> ००      |                        | २६,२७  | ,३४,३६,५२,५६,६२,        |
| निगमन             | ***         | २९,४७,८०,१५७     |                        | ६४,६   | ६,७८,८८,१०१,१०२,        |
| निदिध्यासन        | •••         | 86,468           |                        | १०३,   | १०४,१२७,१२८,१५ <b>१</b> |
|                   | 3544        |                  |                        |        |                         |

# [ १६ं४ ]

| श्लोकाङ्काः       |              | पत्राङ्काः     | श्लोकाङ्काः     |              | पत्राङ्काः            |
|-------------------|--------------|----------------|-----------------|--------------|-----------------------|
| परमपुरुषार्थ      |              | <b>ે</b> હ     | प्रधान          | •••          | १२                    |
| परमात्मा          | •••          | २४,७०,१०४      | प्रध्वंस        |              | 899                   |
| परसमवायिन्        | •••          | 800            | प्रध्वंसाभाव    | 96           | ,४३,४९,६३,८९          |
| परामर्श           | •••          | co             | प्रभाकर         | 7.           | २७,८९                 |
| परार्थत्व         | •••          | ৬ৎ             | प्रभु           | •••          | ९८                    |
| परार्घ            | •••          | <b>१</b> २१    | प्रमा           | २७.          | ३२,३३,७१,७ <b>२</b> , |
| परिभाषा           |              | १००            |                 | ,-,          | ७३,७९,१०७,            |
| परीक्षक           | •••          | ९०             |                 |              | १४९,१५०               |
| पर्युदास          | •••          | ११४,१५१        | प्रमाण          | ७            | ३,९७,१०२,१४९          |
| पाकज              | २६,५१,११     | ४,१२३,१२७,१४४  | प्रमिति         | •••          | १३,१४,९८              |
| पामर              | •••          | ९७             | प्रमेय          | १३           | ,१४,२८,४६,७५          |
| पारिमाण्डस्य      | •••          | ६२,११३,१३०     | प्रमेयत्व       |              | <b>७६,७७,९८,११</b> १  |
| पार्थ             | •••          | ९९             | प्रशस्तपादभाष्य |              |                       |
| पिण्याक           |              | १२४,१४३        |                 | (वैशेषिकदर्श | नस्य) ३८              |
| पुरुषार्थ         | •••          | ९८             | प्रसज्यप्रतिषेध | •••          | <b>688</b>            |
| पूर्वपक्ष         | •••          | 60             | प्रसञ्जन        | •••          | ८१,१४०,१५८            |
| प्रकरण            | •••          | 23             | प्रागभाव        | ११,१८,       | ३७,४३,४४,४९,          |
| प्रकरणसम          | •••          | २९,३१,८०,१४०   |                 | <b>Ę</b> Ę,  | ६५,६९,७०,१०१          |
| प्रणाम            | •••          | ९७             | प्राघुणक        | • • •        | ११६                   |
| प्रसिज्ञा         | ٠ ٦          | ९,४७,७९,८०,९८, | प्राणवायु       | •••          | १०३                   |
|                   |              | १५७            | प्राभाकर        | •••          | ४९,११६,१३३            |
| प्रतिपाद्यप्रतिपा | दुकभाव       | १३             | प्रायश्चित्त    | •••          | ४३,४४                 |
| प्रतिबन्धकाभा     | व …          | ११२            | बहुवचन          | •••          | ९७                    |
| प्रतियोगिक        | •••          | ९८             | बहुवीहि         | •••          | ११९                   |
| प्रतियोगिन्       | •••          | ७,१८,८८,९९     | बाध             | •••          | ८,९१,१०१,१०२          |
| प्रत्यक्ष         | ۶            | ७,२८,७२,७३,७७, | बौद्ध           | •••          | ४८,९४                 |
|                   | <b>७</b> ९,१ | १,१०२,१०३,१४९  | भागासिद्धि      | २५,७७,       | १२६,१२७,१३४,          |
| प्रत्यभिज्ञा      | •••          | ३३,७२          |                 |              | १३९                   |
| प्रत्यभिज्ञान     | •••          | ८२,१३१,१४१     | भाइमत           | . • • •      | ५३                    |
| प्रत्यासत्ति      | •••          | १२१ .          | भावना           | ३५,७१,७      | २,८३,१२५,१३१          |

# [ १६६ ]

|                  |       | पत्राङ्काः    | श्लोकाङ्काः           |          | पत्राङ्काः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------------------|-------|---------------|-----------------------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| श्लोकाङ्काः      |       |               | लक्ष्य                | •••      | \$8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| भ्रमण            | •••   | ९७            | लघुत्व                | •••      | 800                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| मङ्गल            | •••   | <b>د</b> و    | लिङ्ग                 | ६,२८,७   | ३,७९,८०,१९७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| मतानुज्ञा        | •••   | 888           | लिङ्गपरामर्श          |          | १३३,१३६,१३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| मतुप्            | •••   | 88,888        | लिङ्ग <b>व्य</b> त्यय | •••      | १०२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| मनन              | •••   | \$77,78       | लीलावती (न्याय        | छीछावती) | <8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| मनस्             | •••   | ६,२९,१३४      | लौकिक                 | •••      | ९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| महानस            | •••   | 1             | वास्रदेव              |          | १५१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| महाप्रलय         | •••   | १३०           | विग्रह                | •••      | . 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| महेश             | •••   | ९७            | विपक्ष                | ₹€.30    | ,३१,७६,७७,७८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| माधव (धातुवृत्ति | कृत्) | ९७            | ાવયવા                 | ` ',, '  | ري.<br>ده, ده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| माच              | •••   | १४३           | विपक्षव्यावृत्ति      |          | १०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| मीमांसक          | •••   | <i>\$8</i> 0  | विपर्यय<br>विपर्यय    | 20.24.   | ३२,३३,७२,१५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| मुक्ताफल         | •••   | १२३           | ावपथय<br>विभक्तविभाजक |          | ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , ₹ · , |
| मूर्त्त          |       | १००           | _                     |          | ९९,१०१,१०४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| मूर्त्तत्व       | •••   | 96            | विभाग                 | •••      | . 808                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| मूर्त्तद्रव्य    | •••   | ८७            | विभाजक                | •••      | 800                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| मोक्ष            | १२,१३ | ,४२,४३,४४,४५  | विभु                  | •••      | ۶۶<br>ج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| युतसिद्धि        | •••   | 68            | विभुत्व               | •••      | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| योग              | •••   | ९७            | विरुद्ध               | •••      | २९,७६<br>८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| योग्यानुपरुब्धि  | •••   | ९१            | चिरुद्धत् <b>व</b>    | •••      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| योगिज्ञान        | •••   | १५१           | विशेष                 | १४,१५    | ,,१७,४१,४६,५०,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| योग्यता          | •••   | ७९            |                       |          | ५१,६३,१००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| यौगिक            | •••   | 18            | विशेषगुण              | ۶        | ३,२४,२५,५६,६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| रस               | •••   | 808           | विशेषण                | •••      | ९९,१४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| रूढ              | •••   | \$8           | विशेषणकृत्य           | •••      | १२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| रूढि             | •••   | ९७            | विशेषलक्षण            | •••      | ९८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| रेचन             | •••   | १००           | विशेष्य               | • • • •  | ९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>लक्षण</b>     | १४,४६ | ,९७,९८,९९,१०३ | विषय                  | •••      | १०२,१०३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| लक्षण (चिह्न)    |       | ६०८           | वेग                   | •••      | ३्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| रुक्षणा          | •••   | ९९,१४५        | वेदान्तिन             | •••      | १२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                  |       |               |                       |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                  |       |               |                       |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

|                           |     | [ * 1                  | <b>[ e</b> 3     |              |                        |
|---------------------------|-----|------------------------|------------------|--------------|------------------------|
| श्लोकाङ्काः               |     | पत्राङ्काः             | श्लोकाङ्काः      |              | पत्राङ्काः             |
| वैयधिकरण्य                | ••• | १४५                    | शास्त्र          | •••          | ९८                     |
| वैशेषिक                   |     | १४,९४,१४४,१५७          | श्रवण            | •••          | ४१,११४                 |
| वैशेषिकमत                 | ••• | 188                    | वद्यीसमास        | •••          | 96                     |
| <b>व्यति</b> रेक          | २,९ | ,४४,४५,७७,१००          | संयुक्तसमवाय     | •••          | <b>₹</b> ३, <b>५</b> ₹ |
| <b>च्यतिरेकिधर्म</b>      | ••• | 5.8                    | संयोग            | •••          | ९९                     |
| व्यतिरेकिन                |     | ९८                     | संशय             | २७,२         | :,३२,३३,७२,८२,         |
| <b>व्यधिकरण</b>           | ••• | १४,९२,१३०              |                  |              | १५०                    |
| व्यभिचार                  | ۶   | ,९,१०,२८,७५,७६         | संसर्ग           | •••          | ७९                     |
| व्यवसाय                   | ••• | ६६                     | संसर्गाभाव       |              | ८९,१०१,१४८             |
| व्यस्त ं                  |     | ९७                     | संसार            | •••          | ९७                     |
| <b>च्यापक</b>             | હ્ય | ,७५,७६,९९,१००,         | संस्कार          | •••          | ३९,८३                  |
|                           |     | १०१                    | सङ्कर            | •••          | १०३,११०,१३१            |
| व्यापकता                  | ••• | ११३                    | सङ्ख्या          | •••          | ९९,१००                 |
| व्यापार                   |     | ७३,१३३                 | सत्प्रतिपक्ष     | •••          | ७७,७८,१३५              |
| व्यापिन् ।                |     | १३४                    | सन्दिग्धत्व      | •••          | Co                     |
| <b>व्याप्ति</b>           | 8,5 | ,७,२२,७३,७४,७५,        | सन्निकर्ष        | •••          | १३३                    |
|                           |     | ०६,१३३,१३४,१ <i>९७</i> | सन्निधि          | •••          | <b>৩</b> ৎ             |
| <b>च्या</b> प्य           |     | ७४,७६,९९               | सपक्ष            | <b>૭,</b> ૮, | २९, ३०, ७७, ७८         |
| व्याप्यत्वासि <u>द्धि</u> |     | 6                      | सपक्षसत्त्व      | •••          | १०६                    |
| व्याप्यवृत्त <u>ि</u>     |     | १०४,१३१,१५१            | सप्तग्राम        | •            | ९७                     |
| व्यावर्त्तक               |     | ९८,१४७,१५१             | समभिन्याहतत्व    |              | ده                     |
| <b>च्यावृत्ति</b>         | ••• | ९९,१००                 | समवाय            | १४,          | १५,१८,३९,४१,५०,        |
| व्यावृत्तिबुद्धिप्रमाण्   | क   | १००                    |                  |              | ५१,५३,६३,१०१           |
| व्यासज्यवृत्ति            |     | <b>३</b> ८,१०९         | समवायिकारण       | , 60°        | १४,४१,४८,४९,५०,        |
| <b>व्यास</b> ज्यवृत्तित्व |     | १५०                    |                  |              | ८५,८७,८८               |
| _                         |     |                        | समवेतत्व         | •••          | १०४                    |
| <b>ब्युत्</b> पत्ति       | ••• | १०४                    | समवतस्याग        | •••          | ્ર                     |
| शक्ति                     | ••• | ९९,१११,११२             | समानतन्त्रसिद्धा | न्त          | ११ः                    |
| शब्द ( प्रमाण )           |     | હ                      | समानाधिकरण       |              | ९२,९८,९९,१३            |

#### [ १६= ]

| श्लोकाङ्काः         |        | पत्राह्नाः    | श्लोकाङ्काः      |                     | पत्राङ्काः            |
|---------------------|--------|---------------|------------------|---------------------|-----------------------|
|                     | •••    | १०२           | सिद्धसाधन        | •••                 | १३५                   |
| समुचय<br>समूहालम्बन |        | ११२           | सिद्धान्त        | •••                 | ६०४                   |
| सर्वज्ञ             | •••    | 99            | स्चिकटाह्रन्याय  | •••                 | २७                    |
| सविकल्प             | •••    | ३२,३३,८२      | सेतु             | •••                 | ९७,९८                 |
| सविकल्पक            |        | १०७,१५०       | ंसौगत            | •••                 | ११६                   |
| सहचार               | •••    | Ę, <b></b> 9  | स्तिमितवायु      | •••                 | ६०४                   |
| सांसिद्धिक          |        | ८३            | स्थाणु           | •••                 | ७८,८०                 |
| साक्षात्कार         |        | ४२,४५         | स्थितस्थापक ( रि | <b>ऱ्थतिस्थाप</b> व | ह)                    |
| सादृश्य             | ••••   | ११२           |                  |                     | १४२,१४३,१५४           |
| साधन                |        | હ્યુ,હવ       | स्मृति           | •••                 | ७१,७२                 |
| साधनव्यापकत्व       | •••    | २४            | स्वप्न           | •••                 | ३१,३२,८२              |
| साधारणधर्म          |        | ९८            | स्वरूपयोग्यता    | •••                 | १४९,१५२               |
| साध्य               | ७,८,९, | २८,२९,४७,७४,  | स्वरूपयोग्यत्व   | •••                 | ११७                   |
|                     |        | ७५,७६,७९      | स्वरूपसत्        | •••                 | . <b>९</b> ( <b>9</b> |
| साध्यव्यापकत्व      | •••    | २३            | स्वर्ग           | •••                 | ८३                    |
| साध्यसाधनभाव        | •••    | ?३            | स्वाभावसादेश्य   | •••                 | १४२                   |
| सामग्री             |        | ८६,१५९        | स्वार्थत्व       | •••                 | ७९                    |
| सामयिकाभाव          | •••    | १४८           | हरीतकी           | •••                 | १०४,१४९               |
| सामानाधिकरण्य       | •••    | ७,१४,९९,१४५   | हान              | • • • •             | १४१                   |
| सामान्य             | १४,१५  | ,१६,१८,३७,४१, | हिरण्यगर्भ       | •••                 | १२                    |
|                     | ५०,५१, | ६३,७३,७८,१००  | हीन              | •••                 | ३३,८२                 |
| सामान्यलक्षण        |        | ९८            | हेत              |                     | ९,२४,२८,२९,४६,        |
| साम्प्रदायिकमत      | •••    | १४९           |                  | હ                   | इ,७९,८०,९७,१६७        |
| सावयवत्व            | •••    | ७५            | हेत्वाभास        | •••                 | ७६,८०,१४९,१५८         |





# VEBIFIED 1983